Donnerstag, 13. Juni 2002

Prof. Dr. Walter Kardinal Kasper

5. Mirz 1933. Katholischer Theologe.
Geburtsort ist Heidenheim a. d. Brenz.
Schulbesuch u. a. in Goppingen

und Wangen, Studium von Theologie
und Philosophie in Tiibingen und
Miinchen. Priesterweihe 1957.

Dr. theol. 1961. Bis 1964 Assistent bei
den Professoren Leo Scheffczyk und
Hans Kiing. Seit 1964 Professor fiir
Dogmatik in Miinster und Tiibingen.
1989 Ernennung zum Bischof von
Rottenburg-Stuttgart. 1999 Sekretér,
seit 2001 Prisident des Pépstlichen
Rates zur Forderung der Einheit

der Christen. Erhebung zum

Kardinal 2001.

Prof. Dr. Walter Kardinal Kasper
Vatikan

,,Katholizitat und Dialog*
Die Kirche angesichts des heutigen Pluralismus

1. Eine neue Situation fiir die Kirche

Will man die Gesellschaft und die Welt beschreiben, in der wir heute leben,
dann charakterisiert man sie iiblicherweise als freie, demokratische, pluralis-
tische Gesellschaft, und jeder von uns ist gliicklich, nicht in einem totalitiren
oder autoritiren Regime leben zu miissen. Hier kdnnen wir unser Leben
selbst bestimmen und einrichten. Es gibt keine von oben verordnete Religion,
Weltanschauung oder offentliche Meinung; es leben unterschiedliche religi-
Ose, konfessionelle, weltanschauliche Richtungen, unterschiedliche Lebens-
stile und Lebenseinstellungen insgesamt tolerant und respektvoll zusammen.
Nicht eine allméchtige Staatspartei bestimmt alles und jedes, sondern unter-
schiedliche Parteien, Verbdnde, Interessengruppen und freie Initiativen lie-
gen miteinander im Wettstreit.

Dass ein solches komplexes System seine Schwierigkeiten und Konflikte
mit sich bringt, ist offensichtlich. Aber die Alternative, eine gleichgeschalte-
te Gesellschaft, welche die Alteren von uns und unsere ostdeutschen Mitbiir-
ger noch aus eigener leidvoller Erfahrung kennen, steht nicht zur Diskussion.

Die Kirchen bekennen sich heute ohne Wenn und Aber zur Religionsfrei-
heit. Beim Weltgebetstag fiir den Frieden im Januar in Assisi haben die Ver-
treter aller Religionen betont, dass Gewalt im Namen Gottes eine Beleidi-
gung Gottes wie des Menschen ist. Der Gebrauch der Religion als Rechtfer-
tigung fiir Gewalt stellt einen Missbrauch der Religion dar. Dies sei klar und
deutlich vorausgeschickt, um Missverstandnisse von dem, was gleich zu
sagen sein wird, von vornherein auszuschlieen.

Fiir die Kirchen bedeutete die Entwicklung zu einer pluralistischen Gesell-
schaft eine neue Situation, mit der sie sich lange Zeit nicht anfreunden konn-
ten. Ein Blick in die Geschichte macht das verstdndlich. Das Christentum war
seit dem 4.Jahrhundert Staatsreligion. Zwar war das Mittelalter weit vielfdl-
tiger, als man gewohnlich annimmt. Aber insgesamt war es eine homogene
Gesellschaft. Jede Abweichung von der Kirchenlehre war zugleich eine Infra-
gestellung der Einheit des Reiches und wurde entsprechend geahndet. Die
Reformation des 16.Jahrhunderts hat daran nichts Grundsatzliches gedndert.
Im konfessionalistischen Zeitalter des 17. und 18.Jahrhunderts galt: ,,Cuius
regio eius religio®, d. h., der Monarch bzw. der Rat der Stadt bestimmten {iber
die Konfessionszugehorigkeit der Untertanen bzw. der Biirger. Wer sich nicht
fiigen wollte, der musste auswandern. In dieser Hinsicht gab es keinen Unter-
schied zwischen katholischen und protestantischen Staaten. In katholischen
Staaten hatten es die Protestanten schwer, in den protestantischen Staaten die
Katholiken.

Grundsitzlich gedndert hat sich diese Situation erst nach 1918. Seit der
Weimarer Verfassung gibt es bei uns keine Staatskirche mehr. Tolerant
gewordene Ausldufer des Staatskirchentums gab es bis vor kurzem noch in
Schweden und bis heute in England. In dieser verdnderten gesellschaftlichen
Wirklichkeit hatten die Kirchen — und ich rede im Folgenden hauptsichlich
von der katholischen Kirche — ihren Ort neu zu finden.

II. Offnung durch das Zweite Vatikanische Konzil

Fiir die katholische Kirche versuchte das II. Vatikanische Konzil (1962—65)
die bisherige Abwehrhaltung gegeniiber der Moderne zu iiberwinden; das
Konzil stellte sich der Aufgabe, Kirche in der modernen Welt zu sein.
Bezeichnenderweise trigt eines der grundlegenden Konzilsdokumente den
Titel ,,Die Kirche in der Welt von heute®. Schon dieser Titel ist bezeichnend.
Absichtlich wurde nicht formuliert: ,,Kirche und moderne Welt®“, sondern
,,Kirche in der Welt von heute®.



Dieses Dokument brachte in vieler Hinsicht eine Revision der Einstellun-
gen zur modernen Welt. Der offene Geist kommt bereits im viel zitierten
ersten Satz zum Ausdruck: ,,Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der
Menschen von heute, besonders der Armen und Bedringten aller Art, sind
auch Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Jiinger Christi.* Mit diesem
Satz stellt sich die Kirche der modernen Welt nicht gegeniiber oder gar gegen
sie; sie ist Kirche in der modernen Welt und ist mit ihr solidarisch.

In der Art und Weise, wie die moderne Welt in diesem Text von 1965
beschrieben wird, spielen jedoch der Begriff und die Sache des Pluralismus
noch eine untergeordnete Rolle. Der Akzent liegt noch nicht auf dem Plura-
lismusproblem, sondern auf dem Problem der tief reichenden und raschen
Verdnderungen und Umbriiche in der heutigen Welt und auf den damit ver-
bundenen Wachstumskrisen und Verunsicherungen vieler Menschen.

Wo das Pluralismusproblem angesprochen wird, ist mit zwei Ausnahmen
vom Pluralismus in der Kirche die Rede: vom Pluralismus in der Liturgie, in
den Frommigkeitsformen, in der Theologie, in den verschiedenen Teilkir-
chen. Dieser innerkirchliche Pluralismus wird bejaht und als wiinschenswert
bezeichnet. Das Konzil nimmt auerdem den zwischenkirchlichen Plura-
lismus, die getrennten Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften in den Blick.
Diese Wahrnehmung des innerkirchlichen und des zwischenkirchlichen Plu-
ralismus hat die Gestalt des Katholizismus seither tief greifend verdndert; die
katholische Kirche ist heute nicht mehr die monolithische Grofe, als die sie
einmal galt.

An zwei Stellen spricht das Konzil auch vom gesellschaftlichen Plura-
lismus. Es stellt fest, dass man heute von Kulturen im Plural spricht. In der
,»Erklarung tliber das Verhiltnis der katholischen Kirche zu den nichtchrist-
lichen Religionen* wird das Konzil konkreter. Es nimmt ausfiihrlich zum reli-
giosen Pluralismus Stellung und stellt fest, dass die Kirche nichts von all dem
ablehnt, was in den nichtchristlichen Religionen wahr und heilig ist. Im
Gegenteil, das Konzil spricht mit Hochachtung von den anderen Religionen
und sucht das Gespréach und die Zusammenarbeit mit ihnen.

Dies gilt in besonderer Weise vom Judentum. Das Verhéltnis von Christen-
tum und Judentum war in der Geschichte oft von Missverstdndnissen, Vorur-
teilen, Polemiken bis hin zu blutigen Verfolgungen belastet. Jetzt nach der
Katastrophe des Holocaust leitete das Konzil eine folgenreiche Wende ein. Es
beklagte alle Formen des Antisemitismus und erinnerte an das gemeinsame
judisch-christliche Erbe.

Seither ist der 6kumenische und der interreligiose Dialog, besonders der
Dialog mit dem Judentum, nicht mehr aus dem Leben der katholischen Kir-
che wegzudenken. Beide Formen des Dialogs haben vor allem unter dem
gegenwartigen Pontifikat nachdriickliche Forderung und Weiterentwicklung
erfahren. Diese Entscheidung fiir den Dialog ist — wie der Papst immer wie-
der betont —unwiderruflich. Dialog ist die einzig mdgliche Antwort, um einen
Zusammenprall der Zivilisationen und der Religionen zu vermeiden. Dialog
ist also seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil zu einer Grundbestimmung
des Katholizismus geworden: Dialog nach innen und Dialog nach auf3en.

1II. Verschdrfung der pluralistischen Situation

Wenn man jedoch die Konzilstexte heute nach mehr als 35 Jahren liest, merkt
man, dass sich die Situation seither wesentlich verschérft hat. In den Aussa-
gen des Konzils wird der kulturelle Pluralismus noch als Pluralismus von
geographisch getrennt nebeneinander existierenden Kulturen und Gesell-
schaften verstanden. Das Phidnomen, mit dem wir heute konfrontiert sind,
besteht jedoch darin, dass wir einem innergesellschaftlichen Pluralismus
begegnen, den man mit dem Schlagwort der multikulturellen Gesellschaft
umschreibt.

Seit den Bevolkerungsverschiebungen nach dem Zweiten Weltkrieg leben
die christlichen Konfessionen nicht mehr neben-, sondern untereinander; das
spezifische katholische oder evangelische Milieu gibt es heute eigentlich nur
noch in Restbestinden. Durch die Arbeitsmigration, die Armutsmigration
und die durch Verfolgungssituationen bedingte Migration leben die nicht-



christlichen Religionen heute mitten unter uns. Das gilt besonders von den
Muslimen mit ihrer ganz verschiedenen Kultur. In allen groBeren Stidten gibt
es inzwischen Moscheen; es gibt in Deutschland buddhistische Kloster und
vieles andere.

Diese neue Situation macht vielen Mitbiirgern Angst, und sie weckt leider
teilweise auch Auslédnderfeindlichkeit. Viele befiirchten die Auflosung der
eigenen kulturellen Identitdt. Die Auslander- und Einwanderungsdiskussion
konzentriert sich darum auf die Frage, wie viel Pluralismus eine Gesellschaft
vertragt.

Der kulturelle Pluralismus kommt jedoch nicht in erster Linie von aulen;
er ist — das kann man nicht deutlich genug sagen — kein Auslédnderproblem, er
kommt von innen. Er ist nicht nur ein quantitatives, sondern ein qualitatives
Problem. Es geht um den Verlust gemeinsamer Wertvorstellungen, d. h. um
einen Kultur- und Wertepluralismus. Seit der so genannten Studentenrevolu-
tion der 68er Jahre, welche in Wirklichkeit eine Kulturrevolution war, sind die
in unserer europdischen Kultur bisher mehr oder weniger allgemein giiltigen
Wertvorstellungen kritisch in Frage gestellt.

Der Vorrat an gemeinsamen Wertvorstellungen ist in allen westlichen
Gesellschaften zusammengeschrumpft. Die christlichen Kirchen und die von
thnen vertretenen Wert- und Leitvorstellungen haben seither einen erheb-
lichen gesellschaftlichen Bedeutungsverlust erfahren. Europa, dessen Kultur
einmal wesentlich vom Christentum gepragt wurde, kann sich heute nicht
einmal mehr darauf verstindigen, dieses christliche Kulturerbe im Entwurf
der europdischen Verfassung auch nur zu erwihnen.

Doch was ist als geistig-moralischer Kitt, der die europdischen Gesell-
schaften zusammenhilt, an die Stelle des Christentums getreten? Zu grund-
legenden, gesellschaftlich relevanten Moralfragen gibt es die unterschied-
lichsten Uberzeugungen. Am deutlichsten wird der Umbruch in der Aufls-
sung der bisher fast fraglos geltenden Geschlechterrollen, der Definition von
Ehe und Familie, der Bewertung von Abtreibung, Euthanasie und Eheschei-
dung. Die Individualisierungsprozesse (Ulrich Beck) haben zugenommen;
die Biographien verlaufen heute nicht mehr so regelméfig, wie dies frither im
Allgemeinen der Fall war. Das Phanomen des beruflichen Umstiegs wie des
gesellschaftlichen Ausstiegs ist hdufiger geworden. Beim Blick auf die philo-
sophische Landschaft spricht man von einer neuen Uniibersichtlichkeit (Jiir-
gen Habermas).

Die pluralistisch gewordenen modernen Gesellschaften sind ein hochkom-
plexes Gebilde, das erhebliche Anforderungen an den Zusammenbhalt, das
Zusammenleben und das Gleichgewicht innerhalb der Gesellschaft stellt; sie
sind fragile und gefdahrdete Gebilde. Sie muten den Einzelnen oft mehr zu, als
diese leisten konnen oder auch leisten wollen. Das bringt besonders fiir junge
Menschen erhebliche Orientierungsprobleme und wesentlich verldngerte
Reifephasen mit sich.

Letztlich geht das Problem durch jeden Einzelnen hindurch. Jeder von uns
lebt in Familie, Beruf, Wirtschaft und Politik in verschiedenen Welten, in
denen jeweils unterschiedliche Normensysteme gelten. Das fiihrt zu Rollen-
und Normenkonflikten. Die Konflikte zwischen kirchlichen und gesell-
schaftlichen Normen betreffen deshalb nicht nur abstrakte Institutionen, son-
dern konkrete Personen, welche oft einerseits iiberzeugte praktizierende
Christen sind, aber andererseits als Anwilte, Richter, Arzte, Politiker zugleich
andersartigen weltlichen Normen unterworfen sind.

1V, Pluralismuskritik
Bei dieser Sachlage ist es nicht iiberraschend, dass es Pluralismuskritik, und
zwar eine rechte konservative wie eine linke Pluralismuskritik, gibt. Die rech-
te Pluralismuskritik befiirchtet den Weg in den Abgrund der Anarchie. Sofern
sie als rettenden Ausweg allerdings eine autoritire Staatsform empfiehlt, wie
dies in reflektierter Form bei Carl Schmitt tatsdchlich geschehen ist, ist dies
freilich nicht weniger geféhrlich.

Die linke Pluralismuskritik macht darauf aufmerksam, dass unter dem
Mantel des Pluralismus ein Druck zur Vereinheitlichung und zur Anpassung



besteht, welcher vor allem von den Medien ausgeht und der auf dem Weg der
Globalisierung der Mérkte zum Monopol eines allein an Profitgesichtspunk-
ten orientierten, alles beherrschenden neuen Kapitalismus fiihrt. Es gibt
auBlerdem die ,,soft tyranny“ einer ,,political correctness®, in den Kirchen teil-
weise einer ,,theological correctness®. Verstofle gegen die von ihr aufgerich-
teten neuen Tabus werden in der 6ffentlichen bzw. veroffentlichten Meinung
geahndet, entweder dadurch, dass man abweichende Meinungen einfach tot-
schweigt und nicht zuldsst, oder indem man sie als reaktionér, faschistoid
oder noch schlimmer abstempelt und diffamiert. Pluralistische Toleranz kann
sehr intolerant werden.

Es gibt ein intolerantes ideologisches Gleichheitsverstindnis, das grund-
satzlich alles und jedes als gleichgiiltig erkldrt und jede moralische oder reli-
giose Wertung bestreitet. Das gilt vor allem fiir Religionen, welche einen
unbedingten Wahrheitsanspruch erheben, auch wenn sie dies in einer toleran-
ten und gewaltfreien Weise tun. Friedrich Nietzsche hat diese Gleichheitside-
ologie in einem Spottgedicht so charakterisiert: ,,Jeder will das Gleiche, jeder
ist gleich: wer anders fiihlt, geht freiwillig ins Irrenhaus® (ed. Schlechta, Bd.
2,284).

Es gibt freilich inzwischen auch eine Gegenbewegung. In allen Religionen,
Kulturen und auch Konfessionen ist die Identititsfrage neu erwacht. Die
Frage lautet: Wer sind wir?, wer bin ich? Diese Frage ist an sich legitim, ja sie
ist konstitutiv fiir die eigene personliche Identitéit wie fiir die gemeinschaftli-
che Identitdt. Nur wer weil3, wer er selber ist, kann mit Respekt einem ande-
ren, der seine Identitdt hat, begegnen. Die Frage nach der Identitdt kann frei-
lich, wenn sie falsch und verengt gestellt wird, auch zu Abgrenzungen und
Abschottungen bis hin zum Fundamentalismus fiihren.

Ein Fundamentalist ist nicht, wer feste eigene Fundamente hat, sondern
wer auf diesen Fundamenten uniiberwindliche Mauern aufbaut, iiber die nur
noch Steine fliegen, aber keine Gespriache mehr gefiihrt werden. Das kann
Fremdenfeindlichkeit, chauvinistischen Nationalismus, religidsen Fana-
tismus zur Folge haben; leider auch einen neuen Konfessionalismus, der sich
gegen die Okumenischen Anndherungen der letzten Jahrzehnte stellt und
,,Okumene* zu einem negativ besetzten Begriff macht.

Wird die Identititsfrage in dieser verengten Weise gestellt, enthilt das
Nebeneinander von Religionen erheblichen Sprengstoff; dann kann es zu
Radikalisierung bis hin zum religios begriindeten Terrorismus kommen. Die
tragischen Ereignisse des 11.September 2001 waren ein Einschnitt. Sie haben
deutlich gemacht, dass es Konfliktsituationen gibt, welche mit Dialog allein
nicht zu bewiltigen sind, an denen eine ideologische pluralistische Toleranz,
fiir die alles gleichgiiltig ist, und ein ideologischer Pazifismus scheitern.

Christen sollten das schon immer gewusst haben. Schon vor dem 11. Sep-
tember und bis heute gibt es gegen Christen gerichtete Verfolgungssituatio-
nen, etwa im Sudan, in Indonesien, in China, um nur einige Beispiele zu nen-
nen. In Lateinamerika, aber auch anderswo, haben wir es mit aggressiven
neuen Sekten zu tun, mit denen ein Dialog bei bestem Willen nicht mdglich
ist. Denn Dialog ist nur méglich, wenn der andere den Dialog will, wenn er
dazu fahig ist und wenn er nicht die gewaltsame Auseinandersetzung sucht.
Es gibt also Situationen, in denen der Dialog faktisch an eine Grenze kommt.

V. Pluralismus als philosophisches Programm
Der weltanschauliche und philosophische Pluralismus hat eine lingere Vor-
geschichte, die bis in die neuzeitliche Aufklarung zuriickreicht. Zu erinnern
ist etwa an Lessings Ringparabel, wonach wir nicht mehr wissen konnen, wer
den wahren Ring, d. h. die wahre Religion, besitzt. Diese Auffassung fiihrte
zur Relativierung von universalen Wahrheitsanspriichen wie zu der Forde-
rung, alle Geltungsanspriiche den Regeln der allen Menschen gemeinsamen
Vernunft zu unterwerfen. Das ist der Kern der neuzeitlichen Sékularisierung.
Im Prozess der neuzeitlichen Sékularisierung musste die christliche Reli-
gion ihren universalen Anspruch im Bereich des offentlichen Lebens aufge-
ben und an die Vernunft abtreten. Sie wurde zu einem Teilsystem, das mehr
und mehr aus dem o6ffentlichen Bereich verdrangt und auf den privaten



Bereich beschrinkt wurde. Die Sékularisierung will die Religion also nicht
grundsitzlich bekdmpfen oder verdrangen, sie erklart sie aber um des Frie-
dens willen zur Privatsache und will sie aus dem 6ffentlichen Leben heraus-
halten. Das kann auch zu neuer Intoleranz fithren, wenn etwa in 6ffentlichen
Schulen keine religiosen Symbole mehr geduldet werden, nur weil sie unter
Umsténden einer kleinen Minderheit anstoig erscheinen.

Oft wird die Religion auf die Grenzsituationen des Lebens beschrénkt; es
wird ihr nur noch eine Trostfunktion angesichts der unauthebbaren Kontin-
genz des Daseins, des individuellen Leidens und des Sterbens zugebilligt.
Doch wie der Zulauf zu psychologischen Beratungsstellen und die durch
Beerdigungsinstitute angebotenen ,, Trauerredner* zeigen, verlieren die Kir-
chen heute auch in diesem Bereich ihr bisheriges Monopol.

Die Forderung, alles an der Vernunft nach den Regeln von ,,trial and error*
zu messen, wird heute vor allem von den wissenschaftstheoretischen und
gesellschaftstheoretischen Entwiirfen von Karl Popper und seiner Theorie
einer offenen Gesellschaft reprisentiert. Das ist ein hochst beachtlicher
Ansatz; er geht freilich nur so lange gut, wie alle oder zumindest die grof3e
Mehrheit bereit sind, sich an der Vernunft zu orientieren, sich an die demo-
kratischen Verfahrens- und Spielregeln zu halten und damit die ihnen zu
Grunde liegenden inhaltlichen Werte der Freiheit, der Gerechtigkeit und der
Toleranz anzuerkennen. Doch sobald der Konsens iiber diese das gesell-
schaftliche System stiitzenden Werte in Frage gestellt wird, wenn andere welt-
anschaulich-religiose Absolutheitsanspriiche erhoben werden und wenn gar
versucht wird, diese mit Gewalt durchzusetzen, wird es im urspriinglichen
Sinn des Wortes gemeingefahrlich.

Der von der Aufkldarung und von Kant bestimmte Pluralismus, der die Uni-
versalitdt der Vernunft anerkennt und sie zum Kriterium macht, wird heute
auch theoretisch in Frage gestellt. Er gilt auch manchen westlichen Intellek-
tuellen als Produkt der europdischen Aufkldrung und somit als verkappter
Eurozentrismus. In der Folge werden die in der allen Menschen eigenen Men-
schenwiirde begriindeten allgemeinen Menschenrechte als europdische
Erfindung und als Ausdruck eines westlichen Hegemonieanspruchs in Frage
gestellt.

Philosophisch wird ein solcher prinzipieller Pluralismus gegenwirtig vor
allem in der so genannten postmodernen Philosophie vertreten. So geht man
von der Erkenntnis aus, dass die heutigen Wissensbestdnde in den Wissen-
schaften von keinem Einzelnen mehr tiberschaut werden konnen. Ein alles
iberblickendes Universalgenie ist heute nicht mehr moglich. Die postmoder-
ne Philosophie sieht die Fiille des uniibersichtlich gewordenen Wissens nicht
mehr durch eine Rahmenerzdhlung, eine Leitidee oder allgemeine Glaubens-
iiberzeugung zusammengehalten. Moderne Gesellschaften sind vielmehr
durch eine Gemengelage diverser Sprachspiele gekennzeichnet. Die Vielheit
ist das Ganze (Wolfgang Welsch).

Es gibt nicht mehr ,,die* Wahrheit; Wahrheit gibt es nur noch im Plural von
Wahrheiten. ,,Die* Wahrheit vertreten zu wollen gilt —auch wenn dies gewalt-
los und dialogoffen geschieht — als totalitdrer Anspruch. Religionsgemein-
schaften und Kirchen, welche einen solchen allgemein giiltigen und univer-
salen Wahrheitsanspruch erheben, werden damit grundsitzlich in Frage
gestellt.

In diesem Sinn hat Jacques Derrida die Erzahlung vom Turmbau zu Babel
neu gedeutet. Die Moderne wollte sich — so schreibt er — im Geiste einer alles
beherrschenden Einheitssprache verewigen. Doch der Bau ist an seiner Ver-
messenheit gescheitert. Die Einheitssprache zerfillt in eine Fiille von Spra-
chen, die alle das gleiche Recht beanspruchen diirfen. So ist die Postmoder-
ne durch die Signatur des Polyglotten gekennzeichnet.

Auf diesem Hintergrund kritisieren postmoderne Denker das einseitig
rationale moderne Denken, das auf Klarheit und Eindeutigkeit ausgeht und
alles innerhalb einer umgreifenden Einheit verstehen will. Dem stellen sie ein
asthetisches, spielerisches, bildhaft symbolisches Denken gegeniiber. Auch
das mythologische Denken findet nun wieder Interesse. Doch die sprach-
lichen Zeichen weisen nicht mehr auf ein Bezeichnetes, sondern immer nur



noch auf andere Zeichen, sodass wir mit unserer Rede so etwas wie Bedeu-
tung gar nicht mehr treffen. Wir finden sozusagen aus dem eigenen Spiegel-
kabinett nicht mehr heraus.

Der Prophet der Postmoderne ist nicht mehr Karl Marx, sondern Friedrich
Nietzsche und sein Nihilismus. Denn der ,,Nihilistenglaube“ ist, ,,dass es gar
keine Wahrheit gibt“ (ed. Schlechta, Bd. 3, 675); er ist ,,Unglaube an die meta-
physische Welt* (ebd. 678). Die Wahrheit ist eine Schitzung, eine Mutma-
Bung, ein Vorurteil, eine Fiktion, eine Illusion, Wille zur Macht. Auf die Frage
»Was ist also Wahrheit?* antwortet Nietzsche: ,,Ein bewegliches Heer von
Metaphern, Metonymien, Anthropomorphismen, kurz eine Summe von
menschlichen Relationen, die, poetisch und rhetorisch gesteigert, ibertragen,
geschmiickt wurden und die nach langem Gebrauch einem Volk fest, kano-
nisch und verbindlich diinken: die Wahrheiten sind Illusionen, von denen man
vergessen hat, dass sie welche sind“ (ebd. 314).

Mit der Aufgabe des Vertrauens in die Wahrheit und in die Wahrheitsfa-
higkeit der Vernunft hat die Postmoderne die Moderne hinter sich gelassen.
Gianni Vattimo bezeichnet die Postmoderne deshalb als ,,pensiero debole®,
als schwach gewordenes Denken. Etwas populdrer ausgedriickt gilt: ,,any-
thing goes* (Paul Karl Feyerabend). Diese alles und jedes relativierende skep-
tische und nihilistische Position scheint mir gegenwértig die Grundheraus-
forderung fiir die Kirche zu sein.

VI. Die religionspluralistische These

Der weltanschauliche Pluralismus hat inzwischen auch theologisch seinen
Niederschlag gefunden (John Hick, Paul Knitter, Raimundo Panikkar, Perry
Schmidt-Leukel). Die pluralistischen Religionstheorien gehen von der
Erkenntnistheorie Kants aus, nach der unserer Erkenntnis nach nur das ,,phai-
nomenon‘ der Dinge erkennbar ist, nicht das ,,nooumenon®. Dies bedeutet:
Wir erkennen nur, was die Dinge fiir uns sind, nicht, was sie in Wahrheit und
an sich sind.

Wir konnen folglich nicht das Wesen Gottes an sich erfassen; wir erkennen
nur, was Gott fiir uns bedeutet. Das unzugiangliche Mysterium des Géttlichen
zeigt sich in vielfiltigen Offenbarungsformen und in verschiedenen Religio-
nen. Es selbst bleibt als das je groBBere Gottliche letztlich unerfahrbar ,,hinter*
allen Religionen. Es ist deshalb unmdglich, die vielfiltigen Bilder und Vor-
stellungen Gottes auf ihren objektiven Wahrheitsgehalt hin zu befragen. Jede
Religion ist relativ, keine Religion kann beanspruchen, das endgiiltige und
vollstindige Gotteswort zu besitzen. Sie alle haben Interimscharakter.

Die grundsétzliche Gleichrangigkeit aller Religionen bedeutet fiir die Ver-
treter dieser Richtung indes nicht, dass alle Religionen tatséchlich gleichwer-
tig und alle Unterschiede gleichgiiltig sind. Ein solcher oberflachlicher Rela-
tivismus wire naiv. Denn es ist offenkundig, dass sich in den Religionen nicht
nur grof3e und tiefe Einsichten, sondern auch destruktive Elemente wie Aber-
glaube und inhumane Praktiken finden.

Malgebend fiir die Unterscheidung und Beurteilung ist fiir die Vertreter
der pluralistischen Religionstheorie die Féahigkeit der jeweiligen Religion,
den Menschen und die verschiedenen menschlichen Lebensbereiche in einen
Prozess zu integrieren, der von der ,,self-centredness* zur ,,reality-centred-
ness* fithrt. Es verdient diejenige Religion den Vorzug, welche der Wiirde des
Menschen mehr entspricht und welche diese Wiirde mehr fordert.

Das kann sicher ein Kriterium sein; aber es kann nicht das einzige Krite-
rium sein. Denn das praktische Urteil dariiber, was human ist, wird verschie-
den ausfallen, je nachdem, was ich fiir human halte und welches Menschen-
bild ich voraussetze. Die Frage nach der Wahrheit der Wirklichkeit ldsst sich
also nicht umgehen. Religiose Aussagen machen nur Sinn, wenn Gott wirk-
lich ,,ist”. Nur wenn er ,,ist”, ist die Rede von Gott mehr als ein leerer Trost
und eine bloBe Vertrostung; nur wenn er ,,ist, kann er mir wirklich etwas
bedeuten.

Wird die Wahrheitsfrage nicht gestellt, dann kommt es zu einem rein dsthe-
tischen Weltverstindnis, bei dem man die Dinge nach ithrem subjektiven
Erlebnisgehalt beurteilt und sich eklektisch fiir das entscheidet, was dem



eigenen Gliicksgefiihl am ehesten zu entsprechen scheint. Es entscheidet
dann der personliche Geschmack. Man bedient sich am Markt der Moglich-
keiten a la carte und baut sich seine Religion aus Versatzstiicken verschiede-
ner Religionen zusammen. So wollen heute viele die dstlichen Reinkarna-
tionsvorstellungen mit dem christlichen Glauben verbinden, obwohl beides in
Wirklichkeit bei bestem Willen nicht vereinbar ist.

VII. Die theologische Herausforderung

Fiir jeden, der die Bibel auch nur einigermafen kennt, muss die religionsplu-
ralistische Theorie grundsitzliche Anfragen auslésen. Thre Theorien stellen
das Zeugnis der Bibel, und nicht etwa nur — wie manche denken konnten — ein
kirchliches Dogma, grundlegend in Frage. Die Herausforderung besteht nicht
nur fiir die katholische, sie besteht auch fiir die evangelische Theologie. Denn
das ,,solus Christus* ist der Punkt, an dem bei Martin Luther alles hangt.

Bereits auf ihrer ersten Seite sagt die Bibel, jeder Mensch sei nach dem Bild
und Gleichnis Gottes geschaffen (Gen 1,27). Das bedeutet: Jeder Mensch
besitzt, unabhidngig von seiner Hautfarbe, seiner ethnischen und kulturellen
Zugehorigkeit, unabhdngig auch von seiner Religion, eine unbedingte, je ein-
malige Wiirde. Die grundlegenden Menschenrechte gelten deshalb universal
und fiir jeden Einzelnen personlich. Indem Christen an diesem Universalismus
und an der Anerkennung des Absoluten, das in jedem Menschen aufleuchtet,
festhalten, verteidigen sie die Grundlage einer Friedensordnung in der Welt.

Dieser Universalismus gilt auch fiir die Sendung der Kirche. Jesus hat seine
Jiinger in die ganze Welt, zu allen Vélkern, zu allen Menschen gesandt (Mt
28,19; Mk 16,15; Lk 24,27; Apg 1,8). Die Sendung der Kirche ist also uni-
versal. Sie ist nicht an ein bestimmtes Volk, nicht an eine bestimmte Kultur
oder Sprache, nicht an ein bestimmtes politisches oder wirtschaftliches
System gebunden. Die Kirche ist sozusagen der idlteste ,,global player. Sie
transzendiert alle ethnischen, nationalen und kulturellen Unterschiede, und
nur so kann sie unter den Volkern und Kulturen Zeichen und Instrument des
Friedens sein.

Neben der Universalitit steht in der Bibel die Einheit, ja die Einzigkeit. Die
Bibel bezeigt den einen und einzigen Gott (Dtn 6,4; Mk 12,29), der der Vater
aller Menschen ist, der Guten wie der Bosen (Mt 5,45). Sie bekennt den einen
Herrn Jesus Christus (1 Kor 8,6; Eph 4,5). In keinem anderen Namen ist Heil
(Apg 4,12). Er ist der eine und einzige Mittler zwischen Gott und den Men-
schen (1 Tim 2,5). Deshalb kann es auch nur eine Kirche geben. Das allen Kir-
chen gemeinsame Bekenntnis zur ,,una sancta ecclesia® ist die Grundlage der
heutigen 6kumenischen Bewegung.

Einheit und Universalitit sind also Grundkategorien der Bibel, die man aus
dem biblischen Zeugnis nicht herausoperieren kann, ohne dieses in seinem
Mark zu treffen. So fiihrt kein Weg an der Feststellung vorbei: Nicht der fak-
tische, wohl aber der grundsétzliche weltanschauliche religiose Pluralismus
ist heute die Herausforderung fiir das Christentum und die Kirche. Wer sich
zur biblisch grundlegenden Einheit und Universalitdt bekennt, der muss — ob
er will oder nicht — gegen den Wind des Zeitgeistes segeln.

VIII. Theologische Grundlagenbesinnung

Das heif3t nicht, dass wir hinter das Zweites Vatikanische Konzil zuriickge-
hen, den dialogischen Denkansatz iiber Bord werfen und wieder in alte apo-
logetische und kontroverstheologische Geleise zuriickfallen sollen. Es gibt
kein Zurtck ins 19. Jahrhundert mit seinem Gegeneinander von Kirche und
Moderne, Kirche und Wissenschaft. Die Weltprasenz, wie sie vom Zweiten
Vatikanischen Konzil konzipiert wurde, ist bleibender Auftrag.

Doch wie soll dies geschehen? Den entscheidenden Hinweis gibt uns das
Konzil in der ,,Erklidrung iiber die Religionsfreiheit”. Um diese Erklidrung
wurde wahrend des Konzils eine erbitterte Debatte gefiihrt, die zum wohl
wichtigsten und weiterfithrendsten Durchbruch gefiihrt hat.

Die bis dahin giiltige Kirchenlehre war, dass nur die Wahrheit, nicht aber
der Irrtum ein Recht besitzt. Konsequenterweise hat die Kirche im 19. Jahr-
hundert die liberal verstandene Religionsfreiheit verworfen. Freilich fiihrte



das Prinzip, dass allein die Wahrheit Existenzrecht hat, dazu, dass man dort,
wo sich die Katholiken in der Minderheit befanden, von der Mehrheit die
Freiheit zur Religionsausiibung verlangte. Das wurde oft als Doppelbodigkeit
verstanden. Es war vor allem der nordamerikanischen Theologie, besonders
von John Courtney Murray (7 1967), zu verdanken, dass es zu einer Wende
kam. Nordamerika ist ja nicht von den ideologischen Auseinandersetzungen
Europas belastet; es hat eine eigene freiheitliche Tradition, die sich von der
franzosischen Aufkliarung unterscheidet. Diese Erfahrungen konnte es nun in
die universale Kirche einbringen.

Mit am klarsten kommt der Neuansatz in einer Intervention zum Ausdruck,
welche der damalige Krakauer Erzbischof, Karol Wojtila, in der Konzilsaula
vortrug. Er legte dar, dass wir die Wahrheit jeweils nur in Freiheit besitzen,
dass aber umgekehrt die Freiheit nicht in Beliebigkeit besteht, sondern sich
an der Wahrheit orientieren muss. Wahrheit und Freiheit sind also korrelativ
und setzen sich gegenseitig voraus.

Das gilt erst recht fiir den christlichen Glauben. Er ist ein freier Akt, ein
freies Geschenk Gottes, wie eine dadurch ermoglichte freie Antwort des
Menschen. So setzt das Recht der Wahrheit das Recht des Subjekts voraus
und konstituiert dieses geradezu. Die Freiheit zur Wahrheitssuche und zum
Bekennen der erkannten Wahrheit ist darum aus christlicher Sicht ein grund-
legendes Menschenrecht.

Der christliche Glaube kann seinen unbedingten und universalen Anspruch
also nur so zur Geltung bringen, dass er die Freiheit aller anderen anerkennt
und verteidigt. Diese Einsicht ist zur Grundlage der Menschenrechtspolitik
im gegenwirtigen Pontifikat geworden; sie hat — wie einer, der das wissen
muss, Michail Gorbatschow, gesagt hat — zum Fall der Berliner Mauer und des
kommunistischen Systems entscheidend mit beigetragen.

Der Absolutheitsanspruch des Christentums ist also, recht verstanden,
nicht totalitdr, sondern im Gegenteil radikal antitotalitir. Er behauptet und
verteidigt mit seinem eigenen Recht zugleich das Recht aller anderen.
Zugleich verteidigt er das Vertrauen in die Wahrheit und in die Wahrheitsfa-
higkeit des Menschen gegen den Skeptizismus, der in Indifferenz oder gar in
Nihilismus umzuschlagen droht.

Damit hat sich die Konstellation — wie der Papst bei seinem ersten Deutsch-
landbesuch (1980) und in der Enzyklika ,,Fides et ratio (1998) ausgefiihrt hat
— seit dem 19.Jahrhundert grundsitzlich gewandelt. Kirche und Moderne,
Kirche und moderne Wissenschaft sind heute keine Gegner mehr, sie sind im
Streit fiir die Wahrheit, flir die Wahrheitsfahigkeit des Menschen und fiir sein
Recht auf Wahrheit Alliierte geworden.

IX. Diakonische Kirche

Der Ort der Kirche in der pluralistischen Welt ldsst sich am besten mit ,,dia-
konische Kirche* umschreiben. Damit meine ich nicht, dass die Kirche unter
Verzicht auf den Wahrheitsanspruch einen rein pastoralen und therapeuti-
schen Ansatz wihlen solle. Die Kirche kann sich nicht als gesellschaftliche
Servicestation und als gesellschaftliches Notaggregat verstehen. Man kann
dem Menschen nicht helfen, indem man ihm die Wahrheit vorenthilt; die
Wabhrheit und nur die Wahrheit macht, wie das Evangelium sagt, frei (Joh 8,
32). Unter dem Titel ,,diakonische Kirche* geht es deshalb darum, die Wahr-
heit in ihrem frei machenden und insofern in ihrem therapeutischen und pas-
toralen Charakter zu vertreten.

Dieses diakonische Verstindnis ergibt sich aus der Art, wie Jesus selbst die
Wahrheit vertritt. Er tritt ja mit einem unerhorten Wahrheitsanspruch auf, der
von seinen Gegnern als skandalés empfunden wurde. In den Antithesen der
Bergpredigt sagt er mehrfach: ,,Ich aber sage euch* (Mt 5, 22. 28. 32. 34. 39.
44). Er beansprucht, die Wahrheit in Person zu sein. ,,Ich bin der Weg, die
Wahrheit und das Leben* (Joh 14, 6).

Auf der anderen Seite ist er unter seinen Jiingern ,,wie einer der dient* (Lk
22,27). Eristder Mensch fiir die anderen; er ist gekommen, nicht um zu herr-
schen, sondern um zu dienen und um sein Leben hinzugeben ,,fiir die vielen*
(Mk 10,45 par). Ein urchristliches Christuslied sagt: Als derjenige, der in der



Gestalt Gottes ist, hilt er daran nicht wie an einem Raub fest, sondern lasst
sich herab, erniedrigt sich und wird wie ein Sklave bis zum Tod am Kreuz. Als
der, der sich bis in den Tod entduf3ert, wird er erhoht und zum Herrn des Uni-
versums eingesetzt (Phil 2,6-11). Durch seinen sich bis zum Letzten aufzeh-
renden und aufopfernden Dienst wird er zum Herrn der Welt und zum neuen
,» Weltgesetz* der Liebe.

Bei Jesus begegnet uns der absolute Anspruch also nicht in der Weise eines
imperialen Herrschaftsanspruchs, sondern in der Weise des Dienstes. Die
Absolutheit des Evangeliums ist die Absolutheit und Unbedingtheit der
Liebe. Sie verdrangt den anderen nicht; sie saugt ihn nicht auf; sie nimmt sich
vielmehr zuriick und gibt ihm Raum. Es geht also um die Wahrheit in der
Liebe (Eph 4, 15). Wahrheit ohne Liebe kann hart und abstoBend sein; Liebe
ohne Wahrheit, auch Toleranz ohne Wahrheit ist unehrlich, leer und nichts
sagend.

Die Behauptung der Einheit und Einzigkeit der christlichen Heilsordnung
ist also keine imperialistische These, welche andere Religionen unterdriickt
oder vereinnahmt. Sie versteht sich als Dienst an der Wahrheit, zugleich als
Dienst fiir die anderen. Sie wahrt und verteidigt mit ihrem eigenen Anspruch
zugleich das unverduBerliche Recht jedes Einzelnen. Gerade in ihrer sich
jedem Relativismus und Synkretismus widersetzenden Entschiedenheit
begriindet sie ein tolerantes, respektvolles sowie ein dialogisches und diako-
nisches Verhéltnis zu den anderen Religionen, das jedem Relativismus, aber
auch jedem Fundamentalismus fern ist.

Mit diesem Wahrheitsverstindnis leistet die Kirche einen Dienst am
Humanum, den nur sie leisten kann. Denn die Wahrheit von der Liebe, von
der Vergebung, von der Versohnung, von der Barmherzigkeit, ist die ureigens-
te Botschaft des Evangeliums, die keine andere Institution ausrichten kann.
Doch gerade diese Botschaft tut in der gegenwirtigen Situation Not. Nur
wenn wir nicht nur gerecht, sondern auch barmherzig miteinander umgehen,
kann der ,,pluralistische Stress* ausgehalten werden und menschlich ertrag-
lich sein.

Diese Botschaft nimmt den Einzelnen in seiner Individualitdt und Persona-
litdt wie in seiner Sozialitdt ernst. Sie vereinnahmt ihn nicht in ein allgemei-
nes globales System. Der Einzelne ist kein Fall und keine Nummer. Anderer-
seits wird die Gefahr der Vereinzelung und Vereinsamung vermieden. Der
Pluralismus kann auch zu einer Situation fiihren, in der alles auseinander
fallt, wo es kalt wird und wo man erfriert. Auch die Vereinsamung ist eine
Signatur unserer Zeit. Die Liebe flihrt zusammen, und sie leitet an
zusammenzustehen. Sie ist solidarisch und wehrt der Gefahr des individua-
listischen Egoismus. Sie schaut auf das Bonum commune, in dem allein das
Wohl des Einzelnen gewihrleistet ist. Sie ist nicht gegen die Globalisierung
an sich, will aber eine Globalisierung der Solidaritdt. Sie baut keine chinesi-
sche Mauer um das im Entstehen begriffene Haus Europa, sondern weil} sich
den armen und drmsten Landern der Erde verpflichtet.

X. Innerkirchliche Pluralitdit

Die Auseinandersetzung mit dem Pluralismus wird auch zur Herausforde-
rung fiir die kiinftige Gestalt der Kirche. Denn die beiden soeben genannten
sozialethischen Prinzipien der Personalitit und Solidaritét gelten auch fiir die
Kirche. Nur wenn die Kirche sie in ihrem eigenen Bereich verwirklicht, ist sie
als diakonische Kirche glaubwiirdig.

Selbstverstdandlich kann es in der Kirche selbst keinen weltanschaulichen
und religidsen Pluralismus geben. Die Kirche versteht sich als Gemeinschaft
der Glaubenden. Der Glaube kann nur einer sein. Aber es kann eine Pluralitit
der Stile, der Formen, der Frommigkeit, der Riten, der Theologie usw. geben;
es hat sie schon in der bisherigen Geschichte gegeben, und sie wird in Zukunft
vermutlich noch erheblich zunehmen. Sie ist kein notwendiges Ubel und kein
Zeichen von Schwiche, sondern ein Zeichen des Lebens und des inneren
Reichtums. Die Kirche muss eine solche Pluralitdt deshalb bewusst zulassen
und fordern und sie nicht durch letztlich hilflose disziplindre MaBBnahmen zu
unterdriicken suchen.



Um dem Prinzip der Personalitdt gerecht zu werden, muss die Kirche noch
mehr der zunehmenden Differenziertheit des individuellen Lebens, der
Lebensstile und der Biographien wie ihrer Briiche gerecht werden. Sie darf
die allgemein verbindliche Wahrheit den Einzelnen nicht gnadenlos iiberstiil-
pen, sondern muss sie pastoral wohlwollend auf die konkrete Situation hin
auslegen. Das ist nur moglich, wenn es zu mehr Balance kommt zwischen
universalkirchlichen Normen, welche in grundsétzlichen Fragen zweifellos
notwendig sind, und legitimer ortskirchlicher Eigenstindigkeit in vielen Ein-
zelfragen.

Ahnliches gilt fiir das Prinzip der Solidaritit. Es bedeutet auf die Kirche
angewandt, dass sie einen ihrer communio-Struktur entsprechenden kommu-
nikativen Stil pflegen muss; die Kirchenleitung muss sich um Konsens, Kon-
sensbildung und Rezeption bemiihen und die Mitbeteiligung moglichst vie-
ler anstreben. Es muss in der Kirche 6ffentliche Meinung, eine offene Dis-
kussion und Auseinandersetzung geben. Das setzt die Starkung der synoda-
len Strukturen voraus. Da der Christ weil3, dass der Pluralismus, ja der Anta-
gonismus innergeschichtlich nicht authebbar sind, und da das Christentum
damit rechnen muss, dass thm bis zum Ende der Zeit auch widersprochen
wird, kann er die Auseinandersetzung mit dem Pluralismus, ohne einem sek-
tiererischen Fanatismus zu verfallen, weise und gelassen fiihren.

So kann die Kirche in der neuen Situation zeigen, dass Einheit und Vielheit
sich nicht ausschlieen, sondern korrelativ sind, d. h. sich gegenseitig ergén-
zen. Die Kirche kann die Vielfalt annehmen und doch Anwalt der Universa-
litdit der Menschenwiirde bleiben. Die Menschenwiirde kann unbedingt nur
sein, wenn sie in einem Unbeliebigen und Absoluten griindet, das jeder Rela-
tivierung widersteht. Die Verteidigung des Heiligen, als einer nicht nur pri-
vaten, sondern einer universalen Grof3e, hat eine friedenstiftende Kraft. Denn
was ist, wenn alles gleichgiiltig und nichts mehr heilig ist?

Die neue Situation bedeutet fiir die Kirche also nicht nur eine Gefahr, son-
dern eine Herausforderung und auch die Chance, ihr Wesen urspriinglicher,
authentischer und — im besten Sinn des Wortes — radikaler zu verwirklichen.
Wir brauchen keine Kirche, die sich anpasst oder die fortwahrend nur tiber die
schlechten Zeiten lamentiert. Papst Johannes XXIII. hat zu Beginn des Kon-
zils allen Unheilspropheten widersprochen, die meinen, es werde heute alles
nur schlimmer und schlimmer. Die Kirche soll Hoffnung machen und Hoft-
nung ausstrahlen. Es gibt keinen Grund zu Angst und Verzagtheit. Gelassen-
heit, Zuversicht und Mut sind die besseren Ratgeber. Sie vor allem koénnen
wir in der komplizierter gewordenen pluralistischen Welt gebrauchen. u



