29. Mirz 2000

Bischof Prof. Dr. Wolfgang Huber

12. August 1942. Deutscher Theologe.
Geboren in Straflburg, aufgewachsen
in Freiburg. Studium der evange-
lischen Theologie mit anschlieender
Promotion und Habilitation u.a. in
Heidelberg, Gottingen und Tiibingen.
19661968 Vikar in Reutlingen.
Tatigkeit an der Forschungsstitte der
Evangelischen Studiengemeinschaft in
Heidelberg. Politisches Engagement
in der SPD. Kirchentagsprisident.
Seit 1994 Bischof der Evangelischen
Kirche in Berlin-Brandenburg,

seit 2003 zudem Ratsvorsitzender

der EKD.

Professor Dr. Wolfgang Huber
Bischof der Evangelischen Kirche in Berlin-Brandenburg, Berlin

,,Kirche in der Zeitenwende* Vorschldge zur Reform der Kirche

Meine sehr verehrten Damen und Herren!

Dem Brauch des Ubersee-Clubs, nicht Einzelne namentlich anzusprechen,
fiige ich mich natiirlich gern, verbinde das aber doch damit, dass ich mich
sehr dariiber freue, in einem so besonderen und so grofen Kreis Ihnen Uber-
legungen zur Reform der Evangelischen Kirche unter dem Titel ,,Kirche in
der Zeitenwende* vortragen zu diirfen. Deswegen steht der Dank fiir diese
Einladung am Beginn.

Wenn man den Weg der evangelischen Kirche unter den Bedingungen der
Gegenwart bedenken will, dann ist man sicher gut beraten, sich in einem
ersten Uberlegungsgang klarzumachen, wie eigentlich die gesellschaftliche
Situation ist, in der sich die Kirche vorfindet, in einem zweiten Schritt zu fra-
gen, worin eigentlich der Auftrag dieser Kirche besteht, um in einer dritten
Uberlegung ein Bild zu entwerfen von der Kirche, auf das sie sich zubewegen
kann, und daran konkrete Reformiiberlegungen anzuschlieBen. Das ist eine
sehr schlichte und elementare Gliederung eines solchen Gedankenganges. So
schlicht und elementar will ich es auch machen.

L.

Wenn man aber fragt: Wie soll man eigentlich den gesellschaftlichen Wandel,
in dem wir uns befinden, beschreiben, damit man dann auch den Ort der Kir-
che in diesem Wandel bestimmen kann?, dann st6f3t man schon in die aller-
groBten Schwierigkeiten. Die Stichworte, mit denen dieser Wandel beschrie-
ben wird, tiberstiirzen sich. Ihr schneller Wechsel ist selbst ein Indikator eines
Wandels, der offenbar weithin noch unbegriffen ist: Dienstleistungsgesell-
schaft, Risikogesellschaft, Erlebnisgesellschaft, Informationsgesellschaft.
Die Stichworte wechseln schneller, als man sie nachvollziehen kann. Trotz-
dem steht das kleine Wagnis am Beginn, unter dem Stichwort ,Informations-
gesellschaft” nachzufragen: Was veréndert sich eigentlich, und welche Aus-
wirkungen hat es auf die Kirche?

Dass Zustand und Zukunft unserer Gesellschaft mit dem Begriff der Infor-
mationsgesellschaft bezeichnet werden, ist nicht neu; vielmehr bahnt sich
diese Debatte spitestens seit Mitte der achtziger Jahre an. Der Ubergang von
der Industrie- bzw. Dienstleistungsgesellschaft zur Informationsgesellschaft
wird darin gesehen, dass im Bereich der Informationsprodukte und Informa-
tionsleistungen Angebot und Nachfrage einen solchen Umfang annehmen,
dass sie den gesellschaftlichen Zusammenhang insgesamt pridgen. Der
Begrift der Informationsgesellschaft hat also seinen Sinn insgesamt darin,
dass Information als Schliisselressource fiir den Aufbau gesellschaftlicher
Macht wie flir die Steuerung gesellschaftlicher Prozesse angesehen wird.
Verursacht wird das durch die Quantenspriinge in der Entwicklung von
Kommunikationstechnologien und Kommunikationstechniken. Die Bereit-
stellung von Informationen in beliebiger Quantitit und die Ubermittlung von
Informationen in nahezu beliebiger Geschwindigkeit werden dadurch mog-
lich. Information wird zum wesentlichen Produktionsfaktor, zur Quelle von
personlichem Wohlstand wie von gesellschaftlicher Macht. Der Wirbel um
Aktien neuer Informationsunternehmen ist dafiir von symbolischer Bedeu-
tung.

Weithin tritt dabei die unmittelbare zwischenmenschliche Kommunikation
als Quelle der Wirklichkeitserfahrung hinter die massenmediale Kommuni-
kation zurtick. Eine Lebensform, wie sie sich in einem Abend wie dem heuti-
gen ausdriickt, wirkt nahezu elitdr in einer Gesellschaft, die sich insgesamt
darauf verlegt, die Deutungskategorien fiir den Umgang mit der Wirklichkeit
aus den Medien zu beziehen, wobei personliche Kommunikation und media-
le Kommunikation miteinander verschwimmen. Am nichsten Morgen sagt



einer: ,,Ich habe gestern erzidhlt bekommen — — Oder war es im Fernsehen?*
Und viele wissen nicht mehr, ob das eine oder das andere der Fall war. Das
verdndert die personliche Arbeitssituation, die individuelle Lebenssituation,
die Kommunikationsbedingungen in den Familien und natiirlich in eminen-
tem — und manchmal denke ich, noch gar nicht in vollem Umfang durch-
schautem — Mal} die Bedingungen fiir das Handeln der Kirche. Diejenige
Institution, die den Tageslauf rhythmisiert und Rituale bereitstellt fiir die
Bewiltigung des Tages, ist heute eher das Fernsehen als die christliche From-
migkeit. Dass um acht Uhr eine Zasur eintritt, wird nicht dadurch bestimmt,
dass die Familie um diese Zeit eine Andacht hélt, sondern dass die Tages-
schau bevorsteht. Fiir die Kirchen sind die Folgen einschneidend. In ihrer
Deutungskompetenz miissen sie mit den Medien konkurrieren. Das Bild —
oder das fehlende Bild —, das die Zeitgenossen von der Kirche haben, ist weit-
hin durch die Medien geprégt. ,,Die Kirche hat nichts zu Tschetschenien
gesagt™, heilit es beispielsweise. Ein Widerspruch dagegen ist vollkommen
sinnlos. Der Betreffende hat es in ,,seinen* Nachrichten nicht gehort. Das
zahlt.

Die Medienentwicklung als der wichtigste Veranderungsprozess in unserer
Gesellschaft ist natiirlich nur ein Faktor in der gesellschaftlichen Verdnde-
rung. Aber als Indikator dafiir, was sich wandelt, mag es im Augenblick genii-
gen. Und diese Medienentwicklung birgt tief greifende ethische Fragen in
sich. Die Frage nach der Sozialvertrdglichkeit und der internationalen Ver-
traglichkeit solcher Entwicklungen ist noch kaum beantwortet. Die Anforde-
rungen, die sich aus der quantitativen Vermehrung des Informationsangebo-
tes auf die Medienethik ergeben, werden noch kaum zureichend wahrgenom-
men. Schnell ldsst sich sagen, dass mit der quantitativen Ausweitung des
medialen Angebotes die Frage nach der Qualitit des Angebotenen zur ent-
scheidenden Frage wird. Doch die Vervielfachung der Angebote bildet ja
geradezu ein Spiegelbild des gesellschaftlichen Pluralismus, in dem gerade
kein Konsens mehr dariiber besteht, worin die Qualitit von Information
besteht. Die einfachste Wertungsfrage, die es tiberhaupt gibt, wird nicht mehr
eindeutig beantwortbar. Ist es die Objektivitit, der Unterhaltungswert, die
Ubereinstimmung mit den eigenen Interessen, die Nihe zur eigenen Lebens-
situation, was die Qualitét einer Information ausmacht? In welcher Richtung
die Antwort zu suchen sei, wird dem Konsumenten iiberlassen. Woher er
seine Wertmaf3stidbe bezieht, wird nicht mehr gefragt.

Wissen wir eigentlich etwas liber die WertmaBstébe von jungen Menschen,
die unter den Bedingungen einer fortgeschrittenen Informationsgesellschaft
aufwachsen, die mit Computer, Internet und Fernsehen aufwachsen,
besonders iibrigens mit Computer und Internet? Nicht mehr die generation X,
sondern die generation (@ wichst unter solchen Bedingungen auf, wie die
entsprechende Forschung sagt. Die Hegoisten der achtziger und neunziger
Jahre, jene Kombination von Egoisten und Hedonisten, die man als charakte-
ristisch fiir die achtziger und neunziger Jahre angesehen hat, werden abgelost
durch die generation @. ,,Das Lebensgefiihl zur Jahrtausendwende® — so hat
Horst W. Opaschewski das gesagt — ,,steht unter dem Zeichen von @.*“ @
wird in der Computersprache respektlos als ,,Klammeraffe* bezeichnet, weil
es in der E-Mail-Adresse die Klammer zwischen dem Absendernamen und
dem jeweiligen Onlinedienst bildet. Die Kinder und Jugendlichen von heute
wachsen ganz selbstverstandlich mit der Computerisierung ihrer Lebenswelt
auf. Und man versteht das Lebensgefiihl, das sich entwickelt, nur, wenn man
sich dem wirklich aussetzt. Auch die Kirche versteht die Sinnerwartung der
heranwachsenden Generation nur, wenn sie das verdnderte Lebensgefiihl
wenigstens ansatzweise zur Kenntnis zu nehmen versucht.

Opaschewski hat fiir die Lebenskultur, die sich im Informationszeitalter
entwickelt, folgende Merkmale genannt:

Unabhéngigkeit: Als Informationssuchende spielen die Glieder dieser
Gesellschaft eine weitgehend aktive Rolle, legen aufihre kreative Autonomie
besonderen Wert.

Offenheit: Wer online geht, exponiert sich, gibt personliche Gedanken
preis und verhilt sich emotional besonders offen.



Toleranz: Die globale Kommunikation ist im Prinzip vorurteilsfrei. Unter-
schiede wie ,,jung — alt®, ,,arm — reich®, ,,gesund — behindert* zdhlen nicht
mehr, auler bei denen, die gerade im Gegenzug nun diese Unterscheide wie-
der markant hervorkehren oder eine neue Weise der Fremdenfeindlichkeit
entwickeln.

Meinungsfreiheit: Die Angehdrigen der generation @ legen groBen Wert
auf einen vollig unzensierten Zugang zur neuen Internetkultur und sehen die
Moglichkeit, eigene Ansichten vollkommen ungehemmt zu duflern, als ein
Grundrecht an.

Unmittelbarkeit: Im Computerzeitalter erfolgen die personlichen Reaktio-
nen, zum Beispiel beim Chatten, unmittelbar. Die generation @, lebt in einer
Livewelt, in der alles sofort erledigt wird.

Eine Gemeinschaft wie die Kirche, die es mit Erfahrung und Erwartung,
mit der Erzdhlung von vergangener Geschichte und mit der Erwartung von
Kommendem zu tun hat, hat es eminent schwer in einer Kultur, die ganz auf
das Erleben, auf das Jetzt eingestellt ist. Dabei entsteht ein Bild vom Men-
schen, das zu Nachfragen Anlass gibt. Es ist deshalb kein Wunder, dass sich
im Informationszeitalter die Frage nach den Tugenden neu stellt, die notwen-
dig sind, um inmitten der Fiille kommunikativer Angebote ein selbststdndiger
Mensche zu bleiben, der zur Freiheit fahig ist und zwischen der Vielfalt der
Angebote auszuwihlen vermag. Und es ist auch kein Wunder, dass angesichts
der Vervielfdltigung von Optionen neu nach den Ligaturen gefragt wird, nach
den Bindekriften, mit deren Hilfe in einer weithin virtuellen Welt unmittel-
bare menschliche Beziehungen entstehen und Bestand gewinnen konnen.

Wenn man an dieser Stelle kurz innehélt und fragt: Welcher Rat ergibt sich
eigentlich fiir die Kirche aus der bisherigen Uberlegung, dann ist es ein dop-
pelter: Fiir die Kirche kommt es darauf an, von den Kommunikationsmdg-
lichkeiten dieser Zeit einen guten, durchdachten, kompetenten Gebrauch zu
machen, aber auf der anderen Seite die Kultur der unmittelbaren Begegnung
zu pflegen. Kirchen werden in diesem Jahrhundert einer der wichtigsten Orte
sein, zu denen die Menschen hingehen, weil sie doch selbstverstindlich eine
neue Sehnsucht danach entwickeln werden, dass man sich unmittelbar begeg-
net und nicht nur virtuell miteinander kommuniziert. Eine Kirche, in deren
Mittelpunkt der Gottesdienst steht, ein Gottesdienst, in dessen Mittelpunkt
das Abendmahl steht, ist eine Gemeinschaft, bei der sich die virtuelle Kom-
munikation niemals verselbststindigen kann. Abendmahl gibt es nicht vir-
tuell.

Sie merken aus dieser Uberlegung: Ich beschreibe die Entwicklung, in der
wir uns befinden, iiberhaupt nicht resignativ. Ich verwende dafiir auch nicht
das Wort ,,Werteverfall“. Aber ich sehe darin eine ganz grof3e Herausforde-
rung, die sich auf zwei Fragestellungen zuspitzt: Die eine heillt: Wie ist
menschliche Freiheit gestaltbar unter diesen Bedingungen? Und die andere
heilt: Wie werden Menschen auf neue Weise verantwortungsfihig, wie
machen sie von ihrer Freiheit einen Gebrauch, der sich mit der Verantwortung
fiir die Freiheit des anderen verbindet? Wie entwickelt sich angesichts
erweiterter Moglichkeiten menschlicher Freiheit Bindungsfahigkeit der
Menschen neu? Insbesondere fiir die reformatorische Gestalt des christlichen
Glaubens ist dies das zentrale Thema von Anfang an. Freiheit und Verant-
wortung, so kann man mit guten Griinden sagen, bilden das Zentralthema der
Reformation. Es ist eine ganz unausweichliche, aber auch eine ganz groB3ar-
tige Situation fiir eine Kirche der Reformation, zu entdecken, wie dieses
Thema unter den Bedingungen des beginnenden 21.Jahrhunderts wieder-
kehrt.

Lassen Sie mich noch fiir einen kurzen Augenblick von einer anderen Seite
her fragen, wie eigentlich der gesellschaftliche Ort der Kirche zu bestimmen
ist. Dafiir will ich noch ein anderes Stichwort kurz verwenden. Wenn wir tiber
Gesellschaft unter den Bedingungen der Gegenwart diskutieren, kann man an
vielen Stellen beobachten, dass eine neue Faszination durch den Begriff der
Zivilgesellschaft entsteht, also durch jenen eigenstindigen Bereich zwischen
Staat und Markt, in dem gesellschaftliche Assoziationen nicht nur Marktgii-
ter, sondern Ideen austauschen und auf diese Weise den Geist der Freiheit und



die Kultur der Demokratie erneuern. Es ist sehr spannend zu beobachten, dass
die Kirchen in den letzten Jahren angefangen haben, ihren eigenen Ort in der
Gesellschaft nicht mehr nur der deutschen Tradition folgend im Gegeniiber
zum Staat wahrzunehmen — vor allem der Protestantismus war durch diese
Tradition sehr gepréigt —, sondern sich selbst verstirkt als Akteure in der Zivil-
gesellschaft zu verstehen. Das gemeinsame Wort der Kirchen zur wirtschaft-
lichen und sozialen Lage, das vor drei Jahren veroffentlicht wurde, ist in mei-
nen Augen flir diesen Wandel der deutlichste Indikator gewesen.

Auch die kirchliche Diakonie tibrigens wird im Zuge dieses Wandels nicht
mehr allein als Teilhaberin an wohlfahrtsstaatlichen Aufgaben begriften, son-
dern, ausgehend von der Verankerung im Auftrage der Kirche, wird sie ver-
starkt als ein Beitrag zur Kultur des Helfens in der Zivilgesellschaft gesehen.
Ob sich diese Sichtweise auf Dauer halten ldsst, hangt tibrigens entscheidend
daran, ob sich die Zugehorigkeit der Diakonie zum dritten Sektor, zum Sek-
tor ndmlich des nicht gewinnorientierten, sondern gemeinwohlorientierten
sozialen Handelns, halten und neu mit Leben fiillen ldsst. Man kann es auch
sehr einfach sagen: Die Chancen der Zivilgesellschaft und die Rolle der Kir-
che in ihr hdngen entscheidend davon ab, ob der Sinn fiir Gemeinwohl in
unserer Gesellschaft wieder erstarkt und die Orientierung am Eigennutz zu
begrenzen vermag.

Was ist eigentlich gemeint, wenn in solchen Zusammenhingen von der
»wZivilgesellschaft® die Rede ist? Die Wende von 1989 ist nur eine der Wur-
zeln fur das aktuelle Interesse am Begriff der Zivilgesellschaft, aber nicht die
unwichtigste. In den staatssozialistischen Landern Mittel- und Osteuropas
war eine eigenstindige gesellschaftliche Offentlichkeit nicht vorgesehen.
Der zentralistisch gelenkte, unter der Herrschaft einer Einheitspartei und
ihrer Satellitenparteien stehende Staat galt vielmehr als der einzige Triger
von Offentlichkeit. In dem MaB, in dem sich auf dem Weg zur Wende des Jah-
res 1989 oppositionelle Gruppen organisierten, entdeckten sie die Notwen-
digkeit einer Zivilgesellschaft, eines staatsunabhéngigen Forums fiir die Arti-
kulation des Willens zur Verdnderung. In vielen Fillen nahmen die Kirchen
subsididre Funktionen fiir diese fehlende zivile Gesellschaft wahr. Das gilt
fiir die katholische Kirche in Polen wie vor allem fiir die evangelische Kirche
in der damaligen DDR. Dass sich die exzeptionelle Rolle der Kirchen nach
1989 nicht fortsetzte und sich insbesondere nicht umsetzte in ein kirchliches
Engagement derjenigen, die unter dem Dach der Kirche einen Artikulations-
raum gesucht hatten, erklért sich daraus, dass es nicht um die Kirche als Kir-
che ging, sondern um die Kirche als eine subsididre Instanz fiir die Zivilge-
sellschaft. Aber ich mochte nicht missverstanden werden: Es ehrt die Kirche
hoch, dass sie diese Rolle wahrgenommen hat. Sie hat sie nicht unter dem
Gesichtspunkt betrachtet, welches Resultat sich fiir die Kirche selbst ergeben
wird, sondern hat sich ganz auf die Frage konzentriert: Was ist in dieser Situ-
ation unser Auftrag in der Gesellschaft? Sie sah eine genuine Aufgabe darin,
ein Artikulationsraum der Freiheit und ein Artikulationsraum des Willens zur
Verinderung zu sein.

Ich verstehe die Zivilgesellschaft im Sinne eines demokratischen Kom-
munitarismus. Er entwickelt vier Leitprinzipien fiir die Verantwortung der
Einzelnen in der Zivilgesellschaft: den Wert und die Unantastbarkeit der ein-
zelnen menschlichen Person, die zentrale Bedeutung von Solidaritét, die
gesellschaftliche Notwendigkeit unterschiedlicher Gemeinschaften und
Assoziationsformen, schlieflich die Betrachtung von Partizipation, von akti-
ver Beteiligung als Recht und Pflicht zugleich. Entscheidend am Begriff der
Zivilgesellschaft in diesem Sinne sind die Bedeutung einer eigenstiandigen,
nichtstaatlichen Offentlichkeit und die Existenz selbstbewusster, interme-
didrer Institutionen fiir die Artikulation von Ideen, fiir die Vermittlung von
geistiger Orientierung, fiir die bestdndige Erneuerung der demokratischen
Kultur.

I1.
Es ist ein Fortschritt im Selbstverstandnis gerade der evangelischen Kirche



wihrend der letzten Jahrzehnte, dass sie ihre 6ffentliche Aufgabe nicht nur im
Gegeniiber zum Staat, sondern als Akteur in der Zivilgesellschaft wahr-
nimmt. Thre 6ffentliche Rolle wird dadurch komplexer. Zugleich hat diese
offentliche Rolle aus allgemein bekannten Griinden ihre Selbstverstandlich-
keit verloren. Sie kann nur plausibel gemacht werden, wenn die Kirche nicht
nur rechtlich und organisatorisch, sondern inhaltlich ihre Eigenstdndigkeit
wahrt und neu zur Geltung bringt. Deshalb geniigt es nicht, die Aufgabe der
Kirche aus einer Analyse der gesellschaftlichen Verdnderungen abzuleiten.
Es kommt vielmehr darauf an, dass die Kirche ihren Ort in der Gesellschaft
von ihrem eigenstdndigen Auftrag und nicht von gesellschaftlichen Rollen-
zuweisungen her wahrnimmt.

Fiir den evangelischen Bereich wird der kirchliche Auftrag uniiberbietbar
klar in der Barmer Theologischen Erklarung von 1934 — jenem grof3en Doku-
ment der Bekennenden Kirche — bestimmt, und zwar dahin gehend, dass die
Kirche die Botschaft von der freien Gnade Gottes auszurichten hat an alles
Volk. Die Menschheit im Licht von Gottes freier Gnade — so wird der Ort der
Kirche also bestimmt. Nicht das Herrschaftssystem des Staates, nicht die
Gesellschaft in ihrer funktionalen Differenzierung, nicht die Kultur in ihrem
Eigenwert, sondern die Menschheit im Licht von Gottes Gnade ist der Ort der
Kirche. Sie ist deshalb eine Gemeinschaft, die transparent ist fiir die Wirk-
lichkeit der Gnade Gottes. Diejenigen Handlungsformen, in denen die Kirche
auf die Wirklichkeit der Gnade Gottes verweist und den Zugang zu dieser
Wirklichkeit erschlie3t, haben deshalb den unbedingten Vorrang im Handeln
der Kirche. Gottesdienst und Seelsorge, gelebte Gemeinschaft und wahrge-
nommene Bildungsverantwortung, Diakonie und Mission miissen deshalb
auch immer wieder neu zur Geltung gebracht werden als der Kern all dessen,
was in der Kirche geschieht. Und ihre Wirkung in die Offentlichkeit hinein
hat ihre Plausibilitdt nur daher, dass es eine Wirkung ist, die von einer
Gemeinschaft herkommt, deren Kern wirklich darin besteht, dass sie trans-
parent ist fiir die Wirklichkeit der Gnade Gottes.

Schon diese inhaltliche Kldrung zeigt, dass es der Kirche in ihrem 6ffent-
lichen Wirken niemals um Selbsterhaltung als Selbstzweck, niemals um die
Durchsetzung der eigenen Interessen um ihrer selbst willen, niemals um poli-
tische Parteinahme um ihrer selbst willen gehen kann. Die Kirche ist nur bei
ihrer eigenen Sache, wenn sie sich einer spezifischen Art der kirchlichen
Selbstlosigkeit verpflichtet weifl. Solche Selbstlosigkeit ist freilich von
kirchlichem Masochismus und dem auch gelegentlich anzutreffenden spezi-
fisch protestantischen Hang zur kirchlichen Selbstzerstérung sorgsam zu
unterscheiden. Aber zu dieser Art von Selbstzuriicknahme gehort es, dass sich
alle kirchlichen Bitten, Mahnungen und Einspriiche gegeniiber Gesellschaft
und Staat nicht einfach am eigenen Interesse, sondern an der Frage nach dem
gemeinsamen Besten orientieren. Deshalb {ibrigens hat die kirchliche Stel-
lungnahme auch immer das Wohl der Nichtchristen im Blick. Toleranz in die-
sem aktiven Sinn ist von daher ein Wesensmerkmal kirchlichen Handelns.
Man kann es auch anders sagen: Eine Kirche, die ihrem Auftrag treu bleibt,
vertritt niemals nur ihre eigenen Interessen.

Nicht ein kirchlicher Masochismus, wohl aber die Einsicht in die Schuld
der Kirche gehort zum reformatorischen Verstdndnis der Kirche dazu. Die
Botschaft von der Rechtfertigung des Siinders, diese Mitte und Grenze aller
reformatorischen Theologie, gilt auch fiir die Lehre von der Kirche. So wie
im Lichte der Rechtfertigungsbotschaft vom Menschen zu sagen ist, dass er
mehr ist, als er selbst aus sich macht, so ist auch zu sagen: Die Kirche ist mehr,
als sie selbst aus sich macht. Sie ist nicht identisch mit ihren Taten und des-
halb — Gott sei Dank — auch nicht mit ihren Untaten. Sie ist nicht gleichzu-
setzen mit ihren Leistungen und deshalb — Gott sei Dank — auch nicht mit
ihren Fehlleistungen. Sie hat die Botschaft von der Rechtfertigung allein aus
Gnade nicht nur den Menschen zu verkiindigen, sie hat sie auch fiir sich selbst
gelten zu lassen.

Aus diesen Uberlegungen heraus gibt es einen spezifisch reformatorischen
Zugang zu den bewegenden Vorgéngen der letzten Wochen, die sich ankniip-
fen an die Vergebungsbitte von Papst Johannes Paul II. und seine Reise nach



Israel. Es gibt einen spezifisch reformatorischen Zugang zu dem, was da
geschehen ist. Ich personlich bleibe dabei — und bekriftige das nach der ein-
drucksvollen Reise nach Israel, nach dem bewegenden symbolischen Vor-
gang in Yad Vaschem verstédrkt —, dass ich dem Papst fiir seinen Schritt gro-
Ben Respekt zolle. Vor sechs Jahren hat er ihn angekiindigt. Seitdem hat er
sich nicht von seinem Vorhaben abbringen lassen. Dieser Schritt der Verge-
bungsbitte, dieser Schritt des Mea culpa, gehort fiir ihn als ein unaufgebbarer
Bestandteil zu dem Heiligen Jahr, das er fiir dieses Jahr 2000 ausgerufen hat.
Ebendeshalb wurde dieses Vorhaben auch nicht in 6kumenischer Gemein-
samkeit vorbereitet, obwohl die Schuld der Kirche die gesamte Christenheit
beriihrt; denn das Heilige Jahr ist ein Vorhaben der romisch-katholischen Kir-
che. In unserer evangelischen Kirche kennt man ein solches Heiliges Jahr
nicht. Wir begniigen uns damit, in jedem Jahr ein ,,Jahr des Herrn* zu sehen.
Dann ist iibrigens fiir evangelisches Verstandnis auch das Schuldbekenntnis
der Kirche eine Aufgabe, die sich in jedem Jahr von neuem stellt. Wenn man
aus evangelischer Perspektive eine kritische Uberlegung an diesen Vorgang
anschlieen will, dann besteht sie in der Nachfrage, ob Papst Johannes Paul
II. eigentlich die Schuld der Kirche bekannt habe. Die internationale Theolo-
genkommission, die ihn berit, hat ausdriicklich festgestellt: Die Kirche ist
nicht Siinderin in dem Sinne, dass sie selber Subjekt und Taterin der Siinde
ist. Sie ist es nur, insofern sie sich in miitterlicher Solidaritit die Last der Siin-
den ihrer Glieder selber aufladt.

Der grof3e katholische Theologe Karl Rahner allerdings hat es vor vierzig
Jahren in einem Vortrag, den ich als junger Student selbst gehdrt habe, anders
gesagt: ,,Die Unzulinglichlichkeit ihrer Glieder, so meinte er, ,,wirkt sich
auch aus in dem Tun und Lassen der Kirche selbst.” Und noch schérfer kann
man bei ihm damals lesen: ,,Es wire torichte Selbstverblendung und klerika-
ler Hochmut, Gruppenegoismus und der Personenkult eines totalitdren
Systems, welcher der Kirche als der Gemeinde Jesu, des Demiitigen und
Sanftmiitigen von Herzen, nicht ansteht, wollte man dies leugnen oder vertu-
schen oder bagatellisieren oder meinen, diese Last sei nur die Last der Kirche
fritherer Zeiten gewesen und sei heute von ihr genommen.* Ganz so deutlich
wie Karl Rahner konnte Papst Johannes Paul II. nicht werden. Aber er hat in
den letzten Wochen ein Tor aufgestoB3en, durch das ein reinigender Wind
weht. Das wird der 6kumenischen Christenheit im Ganzen zugute kommen.

Ausdriicklich werden die Schuld an der Spaltung und die Sehnsucht nach
der Einheit der Christenheit ausgesprochen. Wéhrend mit der Gemeinsamen
Erkliarung zur Rechtfertigungslehre, die am 31.0Oktober 1999 feierlich besta-
tigt wurde, der Versuch unternommen worden ist, den Kern des christlichen
Glaubens gemeinsam zur Sprache zu bringen, wird nun die Schuld an der
Spaltung der Christenheit bekannt. Beides zusammen enthélt die Moglichkeit
in die Zukunft weisender 6kumenischer Schritte. Wenn im Blick auf den Kern
des christlichen Glaubens eine gemeinsame Sprache gefunden werden kann
und wenn das Leiden an der Spaltung der Christenheit gemeinsam bekannt
werden kann, dann miissen sich daraus Schritte ergeben, die insbesondere die
Gemeinschaft am Tisch des Herrn einschlieBen. Solche Schritte sind aus
meiner Sicht dringend erwiinscht. Von gro3er Bedeutung sind sie beispiels-
weise im Blick auf den Okumenischen Kirchentag, zu dem fiir das Jahr 2003
nach Berlin eingeladen werden soll. Der Hamburger Katholikentag in diesem
Sommer wird ausdriicklich als ein Schritt auf diesem Weg verstanden, den
aufmerksam zu begleiten ich Sie sehr herzlich einlade.

II.
Wenn man diesen Versuch einer theologischen Vergewisserung vor Augen
hat, schlief3t sich die Frage an: Welches Bild von der Kirche ldsst sich daraus
eigentlich entwickeln? Wie miissen wir uns die Gestalt einer Kirche vorstel-
len, die, wie ich gesagt habe, transparent ist fiir die Wirklichkeit der freien
Gnade Gottes? Es ist ganz offensichtlich das Bild einer offenen und einla-
denden Kirche. Es ist ganz offensichtlich das Bild einer Kirche, die sich nicht
auf'sich selbst zuriickzieht, sondern sich den Menschen zuwendet. Es ist ganz
offensichtlich das Bild einer Kirche, die in dieser Zuwendung zu den Men-



schen den Kern erkennbar macht, um den es ihr geht, die also in ihrer Zuwen-
dung zu den Menschen vom Gottesdienst, vom gefeierten Glauben, von der
gefeierten Wahrheit Gottes her lebt. Eine Kirche ist das, auf die man neugie-
rig sein kann. Auch in einem Land, in dem es die Kirche schon lange gibt,
auch in einem Land, in dem die Kirche als eine alte Institution gilt, ganz im
Unterschied zu vielen anderen Teilen der Welt, wo christliche Kirchen als
junge Institutionen gelten und wahrgenommen werden, auch in einem sol-
chen Land kann man neugierig auf Kirche werden.

Worauf ist man dann neugierig? Das will ich Thnen in ein paar Punkten zu
beschreiben versuchen. Als Erstes, das sagte ich gerade schon, ist man neu-
gierig auf gefeierten Glauben. In der evangelischen Kirche sind wir da
besonders sprode. Von der katholischen Schwesterkirche und von anderen
Kirchen in der weltweiten Okumene konnen wir in dieser Hinsicht viel ler-
nen. Den Protestantismus bestimmte lange der Grundsatz: Es gilt (nur) das
gesprochene Wort. Dass wir in Wahrheit auch einen groflen Schatz der Kir-
chenmusik haben, wurde allenfalls hinter vorgehaltener Hand hinzugefiigt.
Es konnte ja sein, dass man sich daran freut. Sich zu freuen gehort sich fiir
einen anstdndigen Protestanten nicht, jedenfalls nicht in der Kirche. Dass der
Glaube auch mit sinnlicher Erfahrung zu tun hat, wird dabei allerdings nicht
reflektiert. Es kdnnte sich ja dann am Ende gar darin zeigen, das Pfarrerinnen
und Pfarrer auch in anderen Farben als in Schwarz zu sehen wéren. Ich frage
mich allerdings manchmal, ob irgendwo steht, dass Schwarz die Farbe des
Evangeliums sei. Dass auch in der evangelischen Kirche eine ausgestaltete
Liturgie, die Fahigkeit, sich liturgisch im Raum zu bewegen, ein als innerer
Zusammenhang gestalteter und deswegen auch gefeierter Gottesdienst die
Freude am Glauben vermehrt und so Neugierde fiir Gott wecken kann, das
steht fiir unsere evangelische Kirche nach meiner Uberzeugung heute als Al-
lererstes an. Manche meiner Freunde sind vollkommen erstaunt, wenn ich das
sage. Sie erwarten von mir, der ich lange Ethik gelehrt habe, dass ich mich
unausgesetzt mit der Frage beschéftige: Wie miissen wir als Christen han-
deln? Das bleibt ja auch eine wichtige Frage. Wenn wir jedoch unseren Glau-
ben nicht feiern, konnen wir auch nicht aus Glauben handeln. Wenn wir die
Kraft des Glaubens nicht zuerst empfangen, konnen wir auch nicht aus dieser
Kraft leben. Offene Kirchen brauchen wir, in denen der Glaube gefeiert wird.

Ubrigens gehdrt dazu auch ein neuer Sinn fiir die Kirchengebiude und fiir
die besondere Aura, die sie priagt. Auch dies ist ein Punkt, indem wir im Pro-
testantismus durch einen hochst spannenden Lernprozess gehen. Man muss
daran erinnern, mit welcher GroBziigigkeit — ,,Kleinlichkeit™ miisste man
vielleicht eher sagen — wir als junge Theologen, meine Generation vor drei-
Big Jahren, gesagt haben: ,,Kirchengebiude, Sakralrdume? Wozu denn das?
Funktionale Mehrzweckgemeindezentren, darauf kommt es an!* Welch ein
Irrtum! Das ist eines der Beispiele dafiir, dass wir — jedenfalls in der evange-
lischen Kirche, iiber die katholische will ich nicht sprechen — in den letzten
Jahrzehnten durch einen Prozess der Selbstsdkularisierung hindurchgegan-
gen sind. Auf den Sdkularisierungsprozess der Gesellschaft haben wir geant-
wortet mit einer Selbstsdkularisierung der Kirche. Den vielen Gestalten, die
die Gesellschaft annimmt, haben wir geantwortet mit ebenso vielen Gestal-
ten des kirchlichen Handelns: Kinderarbeit, Erwachsenenbildung, Sozialar-
beit, Diakonie, Krankenhausseelsorge usf. Ein eindrucksvoller Prozess in den
letzten drei, vier Jahrzehnten war diese Entwicklung vieler neuer kirchlicher
Handlungsfelder. Innerhalb von dreifig Jahren ist die Zahl der beruflichen
kirchlichen Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter um mehr als die Hélfte gestie-
gen. Nur muss man zugeben: Die Bindungskraft der Kirche und die Leucht-
kraft des Evangeliums sind nicht in gleichem Malle gewachsen. Das muss uns
nachdenklich stimmen. Es muss uns zu der Einsicht bringen, dass am pré-
gendsten in der Kirche das sein muss, was sie zur Kirche macht, und das sind
die Predigt des Evangeliums, die gefeierte Gemeinschaft des Glaubens und
sodann der Versuch, den Glauben ins Leben zu ziehen. Im Kern steht die Feier
der Versohnung mit Gott.

Neugierig auf Kirche kann dann aber, zweitens, heiflen: neugierig auf
gelebten Glauben, neugierig darauf, dass Menschen, die von diesem Glauben



bewegt sind, mit ihm etwas anfangen, etwas mit ihm machen. Kirche wird als
Gemeinschaft erfahrbar. Erfahrbar wird sie, wenn Menschen nicht nur im
Gottesdienst oder bei einer Abendveranstaltung nebeneinander in den Kir-
chenbédnken sitzen, sondern wenn sie miteinander etwas anzufangen wissen,
miteinander ihre Gemeinschaft auch feiern und in gemeinsamen Initiativen,
in der Zuwendung zu anderen daraus auch Konsequenzen ziehen. Mir sind in
den letzten Monaten vor allem viele Partnerschaften unserer Gemeinden mit
Gemeinden in anderen Landern, in Osteuropa beispielsweise oder in Landern
der Dritten Welt, aufgefallen als ein sehr einleuchtender Vorgang, in dem aus
der erfahrenen Gemeinschaft heraus Briicken geschlagen werden und in
denen gelebter Glaube zum Einsatz fiir andere fiihrt.

Neugierig auf Kirche meint dann, drittens, auch neugierig auf helfenden
Glauben. Das ist sicher einer der groiten Aktivposten unserer Kirche, dass
wir die Chance hatten, Diakonie so auszubauen, wie es in den letzten Jahr-
zehnten gelungen ist. Aber zu wiinschen ist, dass in dieser Diakonie deut-
licher zum Leuchten kommt, inwiefern sie eine Ausdrucksform des Glaubens
und nicht nur ein Beitrag zum Funktionieren des Sozial- und Wohlfahrtsstaats
ist. Zu wiinschen ist, dass der Zusammenhang zwischen Diakonie und Seel-
sorge deutlicher spiirbar wird; denn in beiden geschieht doch im Kern das-
selbe: die Zuwendung zu Menschen, die Hilfe zum Leben brauchen. Men-
schen brauchen, so wichtig das ist, nicht nur hdusliche Pflege oder Pflege im
Krankenhaus, die bestimmten Pflegeakten geniigt, sie brauchen eine Zuwen-
dung, die den ganzen Menschen meint.

Neugierig auf Kirche meint dann, viertens, neugierig auf verstandenen
Glauben. Innerhalb der 6kumenischen Gemeinschaft der Christenheit, deren
Zusammengehorigkeit wir immer deutlicher spiiren, ist die besondere Rolle
der evangelischen Kirche und der protestantischen Gestalt des christlichen
Glaubens unter anderem darin zu sehen, dass es um verstandenen Glauben
geht. Seit dem Reformationsjahrhundert hat die evangelische Kirche es
immer wieder mit dem Biindnis von Glauben und Bildung zu tun. Damit ist
nicht gemeint, dass nur die Hohergebildeten Mitglieder der evangelischen
Kirche sein konnen; sondern gemeint ist damit, dass jeder Mensch, bezogen
auf seinen Bildungsgrad, die Moglichkeit hat und auch entwickeln soll, vom
eigenen Glauben selber Rechenschaft ablegen zu konnen. Deswegen gehort
es zur reformatorischen Gestalt des christlichen Glaubens, dass jeder Chris-
tenmensch die Bibel selber lesen kann und soll. Aber in dem Malle, in dem es
daran fehlt, erhoht sich nur die Verantwortung der Kirche dafiir, in der
Gemeinde Bildungsprozesse anzustofen und auch wieder neu ernst zu neh-
men, wie wichtig es ist, dass es solche Bildungsprozesse in den Familien gibt.

Aber der Bildungsauftrag der Kirche beschrinkt sich niemals nur auf den
Raum der Gemeinde. Der Beitrag zum 6ffentlichen Bildungswesen gehort
dazu. Deshalb arbeiten wir in Brandenburg und in Berlin unerschrocken, aber
auch gegen erhebliche Widerstinde, fiir einen angemessenen Ort des Reli-
gionsunterrichtes in der Schule. Die Stellung des Faches ,,Lebensgestaltung,
Ethik, Religionskunde* als Pflichtfach im Lande Brandenburg, verbunden
mit einer Stellung des Religionsunterrichtes als bloBes kirchliches Angebot
im Raum der Schule, aber nicht als ordentliches Unterrichtsfach, ist die eine
Herausforderung dazu. Die Situation in Berlin, das {iberhaupt kein ordentli-
ches Unterrichtsfach im Bereich der religiosen und ethischen Bildung kennt,
sondern nur Angebote der Kirchen und Weltanschauungsgemeinschaften, ist
die andere. Im einen wie im anderen Falle setzen wir uns ein fiir eine Fécher-
gruppe mehrerer gleichberechtigter Féacher, zu denen evangelischer wie
katholischer Religionsunterricht, jiidischer Religionsunterricht, dringend
notwendig auch islamischer Religionsunterricht sowie ein staatliches Ethik-
Philosophie-Fach gehoren. Gleichberechtigte Féacher sollen das sein, zwi-
schen denen Schiilerinnen und Schiiler bzw. ihre Eltern wihlen, gleichbe-
rechtigte Fécher in einer Fachergruppe, die darauf angelegt ist, dass zu
bestimmten Themen und an bestimmten Projekten zwischen den entstehen-
den Lerngruppen auch kooperiert wird. Das Thema ist im Blick auf den Islam
besonders spannend und sensibel. Hierzu sage ich ganz klar: Der in Berlin
zwischenzeitlich unternommene, aber jetzt abgebrochene Versuch, ein staat-



liches Fach ,,Islamkunde* einzurichten, gentigt den Anforderungen, die wir
an die Religionsfreiheit in unserem Gemeinwesen stellen, nach meiner festen
Uberzeugung nicht. Aber genauso deutlich muss man sagen: Der islamische
Religionsunterricht, fiir den allein wir uns einsetzen konnen, muss so geartet
sein, dass sich seine Grundsitze wie die Gestaltung des Unterrichts an die
Verfassungs- und Rechtsordnung halten, in der wir leben und weiter leben
wollen.

Das Thema ,,Bildungsauftrag der Kirche — Neugier auf verstandenen
Glauben* ldsst sich durch die verschiedenen Bildungsbereiche hindurch ver-
folgen, durch die Universitit, durch die Erwachsenenbildung usf. Die Frage
des Religionsunterrichtes an den Schulen ist fiir unsere Situation, aber viel-
leicht auch hier in Hamburg, ein besonders anschauliches Beispiel.

Und schlieBlich, fiinftens: Neugierig auf Kirche bedeutet neugierig auf ver-
antworteten Glauben. Noch einmal auf die evangelische Kirche bezogen: Sie
ist dadurch ausgezeichnet, dass sie sich zum Priestertum aller Glaubenden
bekennt. Fiir sie ist also kennzeichnend, dass die gemeinsame Verantwortung
aller Glieder der Gemeinde flir den Weg dieser Gemeinde das eigentlich
Spannende an dieser Kirche ist. Nimmt man diesen Malstab, kann man nicht
leugnen, dass die Entwicklung zur Pfarrerkirche im Protestantismus ziemlich
weit gekommen ist. Aber es mag ja sein, dass auch ungliickliche Entwick-
lungen irgendwo heilsame Seiten haben. Wenn die evangelische Kirche an-
gesichts der schon eingetretenen und voraussehbaren finanziellen Zwangs-
situationen, in die sie gerdt, das Priestertum aller Glaubenden nicht wieder-
entdeckt, dann weill man eigentlich gar nicht, welche Rahmenbedingungen
entstehen sollen, um diese Wiederentdeckung zu foérdern. Aber der Einsatz
ehrenamtlicher Arbeit in der Kirche kann niemals den Charakter des Ersatzes
fiir wegfallende berufliche Arbeit haben. Sie muss vielmehr in ihrer eigen-
stindigen Bedeutung geachtet und gewahrt werden.

Fiinf Uberlegungen habe ich angestellt zu der Frage: Was ist eigentlich ein
Bild der Kirche, auf das man neugierig sein kann? Was ist das Bild der Kir-
che, das sich unter den Bedingungen der Gegenwart entwickeln lésst, aus
dem theologischen Ansatz, den ich Thnen vorzutragen versucht habe? Ande-
re Merkmale mogen Sie selbst hinzufiigen. Aber der Grundzug mag Thnen
vielleicht einleuchten.

IV.

Was ergibt sich aus einer solchen Uberlegung fiir die notwendigen Reform-
schritte? Reformiiberlegungen fiir die evangelische Kirche sind heute in aller
Regel strukturorientiert. Sie suchen Antworten auf die kirchliche Finanzkri-
se, sie zielen auf Anderungen unseres Landeskirchentums und auf die
Zusammenlegung zu klein gewordener Einzelgemeinden. Mit solchen Uber-
legungen, so richtig sie sein mdgen, verbindet sich allerdings die Gefahr, dass
dabei die Krise der Kirche vorrangig als Strukturkrise statt als Orientierungs-
krise verstanden wird. Eine Kirche, die das tut, wird aber allzu leicht dahin
kommen, dass in ihr die Klage iiber das fehlende Geld lauter zu horen ist als
das Evangelium. Dazu will ich nicht beitragen. In der evangelischen Kirche,
so sage ich stattdessen, sind Strukturiiberlegungen kein Selbstzweck. Und
deswegen habe ich Strukturiiberlegungen auch nicht ins Zentrum meiner heu-
tigen Uberlegungen gestellt. Vielmehr muss die evangelische Kirche
zundchst einmal und im Kern ihre Orientierungskrise bewéltigen. Dann wer-
den sich Strukturiiberlegungen daraus ergeben.

Wenn man sich unter diesem Gesichtspunkt den Strukturproblemen der
evangelischen Kirche zuwendet, kann man einer Einsicht nicht ausweichen,
die ich mit einem — zugegebenermalen sehr groBen — Wort beschreiben will.
Unsere Kirche braucht ndmlich hinsichtlich des Verhéltnisses zu ihrer
Gemeinschaftsgestalt heute eine zweite Reformation. Mit genau derselben
Radikalitédt, mit der vor einem halben Jahrtausend bei Luther der Kern des
christlichen Glaubens neu entdeckt und von daher das Verhiltnis des Einzel-
nen zu Gott neu bestimmt wurde — in der Rechtfertigung allein aus Gnade —,
mit derselben Radikalitdt miissen wir heute das Verhéltnis der Glaubenden
zur Gemeinschaftsgestalt des Glaubens, also zur Kirche, neu bestimmen. Der



Mangel einer Theologie der Kirche ist iiber lange Zeit das entscheidende
Defizit der evangelischen Kirche gewesen. Es wurde ihr dadurch erleichtert,
dass die Verantwortung fiir die Gemeinschaftsgestalt des Glaubens fiir die
Kirche dem Staat iberantwortet war. Das hat bis 1918 gedauert. Weitere acht-
zig Jahre haben wir uns mehr oder minder noch immer in staatsanalogen
Strukturen eingerichtet. Meine Uberzeugung heiBt: Im 21.Jahrhundert ist
damit Schluss. Das meine ich, wenn ich das, wie ich weil, groBe Wort der
,,zweiten Reformation® verwende.

Ich will damit auf die Grof3e des Schritts hinweisen, den unsere Kirche zu
vollziehen hat. Heute wird dies ein Schritt in der Okumene und in die Oku-
mene sein. Aber Okumene bedeutet nicht, sich selbst mdglichst unerkennbar
zu machen in der Meinung, dann sei man 6kumenisch besonders gut; sondern
Okumene bedeutet, die eigene Farbe einzubringen in das bunte Bild christ-
lichen Glaubens in der Gegenwart. Gemeint ist eine zweite Reformation, in
welcher der Beitrag der evangelischen Kirche zur Okumene und damit der
Beitrag der reformatorischen Gestalt des christlichen Glaubens zur Uberzeu-
gungskraft dieses Glaubens in der Gegenwart insgesamt deutlicher erkennbar
wird. Darum muss es heute gehen.

Ich bin aus der Erfahrung der letzten sechs Jahre im Berlin-Brandenburgi-
schen Bischofsamt von dem Eindruck bestimmt, dass wir in Deutschland eine
Kirche in missionarischer Situation sind. Uber lange Zeit haben wir uns daran
gewohnt, unsere Kirche ,,Volkskirche zu nennen. Und das bleibt ja auch gut,
wenn damit gemeint ist, dass diese Kirche eine Kirche fiir alle Menschen ist,
eine Kirche fiir das ganze Volk. Aber man darf nicht voraussetzen, dass die-
ses ganze Volk selbstverstindlich zur Kirche oder zu einer der beiden gro3en
Kirchen gehort. Aus dem Zahlenvergleich zwischen dem Osten und dem
Westen Deutschlands, der charakteristische Unterschiede aufweist, ist dabei
nicht zu schlieBen, Mission sei eine Aufgabe nur im Osten Deutschlands.
Gewiss stellt sich diese Aufgabe im Osten besonders intensiv. Dafiir gibt es
historische Griinde, die mit der Entwicklung in der DDR zusammenhéangen.
Man braucht auch nicht anzunehmen, dass sich das, was sich im Osten
Deutschlands vollzogen hat — mit 70 Prozent Konfessionslosigkeit —, im
Westen Deutschlands alsbald ebenso wiederholen wird. Trotzdem ist auch im
Westen Deutschlands, aufs Ganze gesehen in grofleren Stadten mehr als in
kleineren Orten, richtig: Der christliche Glaube hat seine Selbstverstdndlich-
keit verloren. Und was nicht mehr selbstverstiandlich ist, das muss man aus-
driicklich verstidndlich machen. Man muss es den Menschen neu erkliren.
Das sagt auch der Missionsauftrag: ,,Geht hin in alle Welt, erklart den Men-
schen das Evangelium, und macht sie zu Jiingern Jesu.“ So lésst er sich
zusammenfassen. Die Weitergabe des Evangeliums gilt nicht nur denen, die
es ohnehin schon kennen. Eine christliche Gemeinde ist niemals nur der Ver-
ein derjenigen, die ohnehin schon dazugehoren.

Bei der missionarischen Aufgabe der Kirche ist iibrigens besonders auf die
missionarische Dimension des Normalen zu achten. Es geht in erster Linie
nicht darum, viele zusétzliche Veranstaltungen in Gang zu setzen, sondern die
regelméBigen Veranstaltungen der Gemeinde, ihre sonntéglichen Gottesdiens-
te, zuallererst so zu gestalten, dass jemand, der zum ersten Mal dazukommt,
einen Grund findet wiederzukommen — tiibrigens ein denkbar heilsamer
Grundsatz fiir die Vorbereitung von Gottesdiensten durch Pfarrerinnen und
Pfarrer und die anderen Beteiligten.

Der missionarische Auftrag ist von daher das erste Kriterium aller Struk-
turliberlegungen in der Kirche. Dem tritt in der Kirche des Priestertums aller
Glaubenden zur Seite, dass bei Strukturverdnderungen die Betroffenen zu
beteiligen sind und dass die Beteiligungsmdglichkeiten zu verbessern sind —
ibrigens nicht nur die Beteiligungsmdglichkeiten derjenigen, die ohnehin
schon immer dazugehoren. Es gibt in der evangelischen Kirche ein Problem
der Milieuverengung, in der das kirchliche Handeln insgesamt definiert wird
durch das enger werdende Milieu derjenigen, die sich regelmifBig bei den
kirchlichen Veranstaltungen einfinden. Es ist aber ein Irrtum zu meinen,
Menschen in anderen Milieus seien nicht am christlichen Glauben interes-
siert, wiirden keine Sinnfragen stellen, entdeckten nicht die religidse Dimen-



sion des Lebens neu. Eine Schliisselaufgabe unserer Kirche ist es, diese
Milieuverengungen, die sich auch in unserer Pfarrerschaft aufgrund der
Erwartungen in den Gemeinden niederschlagen, aufzusprengen. Ein kluger
Mensch hat deshalb den Vorschlag gemacht, Pfarrerinnen und Pfarrer sollten,
alle zehn Jahre jedenfalls, zumindest fiir drei oder vier Monate in einen ande-
ren Beruf wechseln. Damit sie dabei anderen Leuten nicht den Arbeitsplatz
wegnehmen, solle die Kirche das bezahlen. Das mache sich auch fiir sie
bezahlt, wenn sie das tite. Die Leute kdmen zuriick mit einem verdnderten
Blick auf die Wirklichkeit. Aber auch ich gehdre zu denjenigen, die nicht
damit rechnen, dass das unmittelbar passiert. Das ist zu ungewohnt fiir unse-
re Kirche. Beteiligungsorientierung aber ist ein wichtiges zweites Kriterium
fiir Strukturverdnderungen der Kirche.

Um dieser Beteiligung willen — das ist das dritte Kriterium — miissen die
Strukturen der Kirche moglichst einfach und versténdlich sein. Aus diesem
Grund trete ich fiir eine radikale Vereinfachung unseres Landeskirchentums
und fiir die organisatorische Verbindung unserer innerevangelischen konfes-
sionellen Zusammenschliisse mit der Evangelischen Kirche in Deutschland
ein.

Und schlieBlich und endlich: Die Strukturen der Kirche miissen effizient
und finanzierbar sein. Dieser Gesichtspunkt ist theologisch keineswegs
belanglos. Er stammt keineswegs aus der ,,bosen* Welt. Es gehort vielmehr
zu verantwortlicher Haushalterschaft, die anvertrauten Gaben, die anvertrau-
ten Moglichkeiten mdglichst effizient einzusetzen und nicht heutige kirchli-
che Arbeit auf Kosten einer kiinftigen Generation zu betreiben und zu finan-
zieren.

Es ist gewiss wahr: Die Reform der Kirche ist ein Werk des Heiligen
Geistes. Aber dass wir bei diesem Werk nicht als unniitze Knechte daneben-
stehen, das ist unsere Sache. Was wir auf diesem Weg vielleicht tun konnten,
ohne dem Heiligen Geist ins Handwerk zu pfuschen, das wollte ich Thnen
heute Abend darstellen. |



