22. Januar 1974

Professor D. Dr. Helmut Thielicke

4. Dezember 1908—5. Mérz 1986.
Deutscher evangelischer Theologe.
Als entschiedener Gegner der National-
sozialisten und wichtiger Vertreter der
Bekennenden Kirche 1940 von seiner
Heidelberger Professur zwangsemeri-
tiert. Nach dem Krieg Wortfiihrer des
konservativen Protestantismus. Lehrte
1954—-1974 in Hamburg, Prediger in
St. Michaelis. Wichtigste Werke:
Theologische Ethik, Der evangelische
Glaube, Christliche Verantwortung im
Atomzeitalter.

Professor D.Dr.Helmut Thielicke D.d.

Universitit Hamburg

«Wohin fiihrt der Fortschritt?»

Meine Damen und Herren! Wer wollte eigentlich nicht fortschrittlich sein?
Die Alternative dazu hief3e ja riickschrittlich, und wer ndhme schon freiwillig
die Blamage auf sich, mit einem solchen Verdikt belastet zu werden? Wenn
man jemandem sagt: «Sie irren, mein Herr, Sie sind in Illusionen befangen,
Sie haben ein Brett vor dem Kopf!», dann ist das ja auch nicht gerade nett;
doch wird der so angeredete Jemand das immerhin mit Fassung zu tragen wis-
sen und mit gleicher Miinze zuriickzahlen. Wenn aber ein Milchbart zu einem
Alteren sagt: «Mein Herr, Sie sind hinter dem Mond zuriick, Sie sind ein
Opfer Threr Jahresringe und haben den Geist der Zeit noch nicht begriffen!»,
dann wird der so Ausgepunktete sich leicht kompromittiert fiihlen. Was konn-
te er auch darauf erwidern? Ein sachliches Argument war ja gar nicht gefragt.
Es ging dem also Pobelnden iiberhaupt nicht um wahr oder falsch, sondern
um — wie er sich das vorstellt — «konservativ» oder «progressiv». Auf dieser
Argumentationsebene, oder besser: auf dieser Ebene der Nicht-Argumenta-
tion werden dann in dem gleichen Maf3e, wie man sich den geistigen Strapa-
zen der Auseinandersetzung entzieht, die Schlagworte nur so ins Kraut schie-
en. Es kann dann, wie Arnold Gehlen einmal sehr nett gesagt hat, zu einem
«bergeversetzenden Glauben an die Phrase» kommen. Denn die Etiketten
«reaktionary, «fortschrittsfeindlich» oder «faschistoid» lassen sich natiirlich
ohne jeden intellektuellen Aufwand iiberall ankleben. Hier tragt man die Plas-
tikfolien der Reizworte vor sich her.

Es lohnt sich deshalb, der geistigen Situation, die als Magna Charta den
Fortschrittsglauben erwihlt hat, ein wenig auf den Grund zu gehen.

Wir haben uns heute weithin daran gewohnt, Worte, die uns peinlich oder
fragwiirdig sind, ins Griechische, Lateinische oder Franzdsische zu iiberset-
zen. Dann riicken sie uns etwas ferner, man hélt sie sich sozusagen von der
Pelle. Wie viel Schlagertexte wiren unertriaglich in ihrer Stupiditit, wenn
man sie aus dem Englischen ins Deutsche iibersetzte! Und wie angenehm ist
es umgekehrt, wenn man statt Unzucht «Pornographie» oder «Porno» sagen
kann. «Unzuchtsbeschreibung» — das hort sich schockierend an, obwohl es
doch nur die wortliche Ubersetzung von «Pornographie» ist. Die Verfrem-
dung ins Griechische aber wirkt so herrlich enttabuisierend und hort auf, uns
eine verbale Génsehaut zu applizieren. Und so spricht man denn auch — statt
des etwas unheimlich gewordenen Wortes «Fortschritt» — lieber von «Avant-
gardismusy» oder von «progressiver Haltung». Das ist immer fein und strotzt
von Jugend und von Zukunftstrachtigkeit. Auch éltere Leute, die nicht gern
zum alten Eisen geworfen werden wollen — wer will das denn schon? —, fiih-
ren in diesem Sinn gerne locker avantgardistische Reden im Mund, um ja den
Anschluss nicht zu verlieren — ich nehme meine eigene Branche nicht aus!
Doch ein Schillerkragen, aus dem ein welker Hals ragt, wirkt auf junge Leute
eher lacherlich. Und Solschenizyn hat sicher mit Recht gegen jene gespro-
chen, die, statt zu widerstehen, «alles auflecken, um nur ja nicht als konser-
vativ zu erscheineny.

Der Begriff «konservativ» scheint nun die Gegenposition zu dieser leben-
digen, vorwiérts dringenden Zukunftserschlossenheit zu umschreiben. Er ist
geradezu ein Schimpfwort geworden und lebt im allgemeinen Bewusstsein
heute als eine Firmenmarke, die den Konservativen als einen reaktionéren,
riickwérts gewandten, einen mit der Zementierung des Status quo beschif-
tigten Stehkragentriager denunziert. Die Assoziation, die sich mit dem Begriff
«konservativ» im allgemeinen Bewusstsein zu verbinden pflegt, ist offenbar
durch den Begriff einer «Konservenbiichse» charakterisiert, die kein Frisch-
gemiise enthilt, steril abgepackt und vitaminlos ist.

So haben die Begriffe «konservativ» und «avantgardistisch» den Rang



einer Alternative gewonnen. Diese Alternative ist fast gleichbedeutend mit
gut und bose. Und gut ist natiirlich, was dem Fortschritt — Verzeihung: was
dem Avantgardistischen verschworen ist.

Es dient nun der Sauberkeit unserer Begriftfe, wenn wir uns zunichst ein-
mal einer kleinen Sprachkur unterziehen und erst einmal diese infantile Alter-
native zerstoren. Natiirlich hat das Wort «konservativy tiberhaupt nichts mit
reaktiondrer Riickwéartsgewandtheit und mit Zukunftsfeindschaft zu tun. Die
Alternative zu «konservativy» ist deshalb nicht «fortschrittlich» — denn fort-
schrittlich kann der Konservative auch sein! —, sondern die Alternative zu
«konservativy ist der Trend zur Verdnderung als Selbstzweck, ist also Neue-
rungssucht. Doch das ist viel zu primitiv gesagt, als dass ein normaler Sozio-
loge das heutzutage verstiinde. Sagen wir deshalb statt Neuerungssucht lieber
«Innovationsmaniey». Dann versteht er es.

Das Wort «konservativ» ist entstanden als ein polemisches Programmwort
gegen die Franzosische Revolution und ihre abstrakte, ideologische
Geschichtskonstruktion. Es konnte schon deshalb kein Synonym fiir «Erstar-
rung» sein, weil es gerade das Recht der lebendigen Geschichte gegeniiber
einem in abstracto konstruierten, kiinstlichen und als «richtigy» proklamierten
Staat vertrat.

Der Konservative will allerdings geschichtlich Gewordenes bewahren
oder aus seiner Verschiittung hervorholen, jedoch nicht etwa, um dem Trag-
heitsgesetz zu fronen und den Status quo zu «konserviereny», sondern nur des-
halb, weil und insofern ein so Gewordenes sich bewihrt hat. Die Frage aber,
ob es sich bewihrt hat, ist ja gar nicht zu beantworten, ohne dass die Kriterien
von Vernunft und Gewissen am Zustandekommen dieser Antwort beteiligt
sind. Der Konservative muss also schon ein miindiger und engagierter Geist
sein, um diesem intellektuellen Anspruch zu gentigen.

Deshalb gehort es zu den Kennzeichen des konservativen Menschen, dass
er sich am lebendig gelebten Leben orientiert und daher immun bleibt gegen-
iiber vorgefassten, ideologischen oder utopisch konstruierten Menschenbil-
dern. Wer stattdessen von vornherein annimmt, dass alle bisherigen Struktu-
ren nur miserabel und verdammenswert seien und dass nur die visionér
erschauten zukiinftigen gut sein werden, der kann einem wegen seiner mit
Sicherheit zu erwartenden Enttduschung nur Leid tun. Der Satz: «Alles, was
besteht, ist wert, dass es zugrunde gehty, ist bekanntlich von Mephistopheles
gesagt worden.

Damit ist das, was iiber den Begriff «avantgardistisch» zu sagen ist, schon
ein wenig praludiert. Wiirde dieses Wort nur meinen, dass wir die Welt bes-
ser machen miissen, als sie ist, dass wir die Chancen von Frieden und Gerech-
tigkeit zu erh6hen haben, dass wir den Hunger bekdmpfen, der Bevolke-
rungsexplosion zu wehren und den Abstand von Reich und Arm durch geeig-
nete gesellschaftliche und 6konomische Strukturen zu verringern hitten —ich
sage: Wenn nur das damit gemeint sein sollte, dann wéren die Worte «Avant-
gardismusy und «Fortschrittlichkeit» von so atemberaubender Banalitét, dass
gewiss niemand von uns sich ihnen versagen mochte. Doch leider begniigt
man sich eben nicht mit der Absicht eines Komparativs des «Besser-
Machens». Der Avantgardismus lebt vielmehr von utopischen Fernzielen, in
denen der Soll-Gehalt der Welt sich visiondr verdichtet. Er lebt von der
Traumwelt einer herrschaftslosen Endzeit, die nicht nur eine Perfektion des
Weltgefiiges, sondern eben auch damit eine Perfektion des Menschen selbst
bringt; eines Menschen, der alle ihn entfremdenden Strukturen abgestreift hat
und der so endlich — endlich! — einmal in seinem An-sich, in seinem origina-
len Gut-sein hervorzutreten vermag. Es ist der sékularisierte Traum vom
himmlischen Jerusalem: sdkularisiert deshalb, weil nicht Gott es ist, der die
neue und andere Welt herauffiihrt, sondern weil der Mensch selbst, weil das
Genie des Homo faber das besorgt.

Misst man nun die Welt von «heute» an diesem idealen Schaubild, dann
fallt sie natiirlich mit Pauken und Trompeten durch. So kann man tatséchlich
nur die mephistophelische Diagnose stellen, dass sie wert sei, zugrunde zu
gehen. Der Mephistopheles des 20.Jahrhunderts fiigt dann noch die etwas
geiststreichelnde These von der «Dialektik des Negativen» hinzu, die in threr



vulgéren Interpretation lautet: Hat man erst einmal alles zur Ruine
zusammengehauen, wird sich schon irgendein Phonix finden, der sich wieder
aus der Asche erhebt. So gldubig sind hier die Brauche — und so vergénglich
sind sie. Denn die avantgardistischen Konzeptionen 16sen sich rapide ab. Sie
veralten schneller als elektronisch gesteuerte Antiraketensysteme.

Ich suche schon lange einen Doktoranden zu finden, der einmal die
Geschichte des Avantgardismus beschreibt. Es hat ihn ndmlich immer gege-
ben, und seine Kurzlebigkeit war jeweils so exorbitant, dass die registrieren-
de Kamera schon fiir extreme Momentaufnahmen eingerichtet sein miisste,
um sie einfangen zu konnen. Die jeweiligen Traumziele befinden sich sozu-
sagen in einer permanenten Gotterdimmerung. Und die Gotter von einst bie-
ten, von hinten gesehen, oft einen makabren Anblick.

Wenn jemand deshalb bestimmte Avantgardismen und Fortschrittlichkei-
ten verneint, braucht er damit durchaus nicht zu signalisieren, dass er reak-
tiondr am Vergangenen oder gar am Plusquamperfectum hange. Seine Ableh-
nung kann — kann! — im Gegenteil bedeuten, dass er fortschrittlicher ist als
der Avantgardismus: dass er ndmlich als ein dem Leben zugewandter Realist
den kommenden Bankrott durchschaut und schon dem Plusquamfuturum
zugeneigt ist, dem also, was nach der gro3en Pleite kommit.

Im Ubrigen scheitert diese Art von Avantgardismus schon daran, dass es in
seinem Rahmen niemals zu einem kontinuierlichen Teamwork kommen
kann, dass sich seine Vertreter vielmehr in Solisten und in Griippchen auf-
spalten miissen, die dann notwendig ineffizient und impotent sind. Man sieht
das an den Dauer-Schismen, an den permanenten Zellteilungen und Knollen-
bildungen, die in diesen Kreisen erkennbar sind. Als Beispiel dafiir kann die
Geschichte der revolutiondren Studentenbewegung dienen.

Warum das so ist, kann man leicht einsehen. Denn da alles in Frage gestellt
wird, gibt es keine gemeinsame Wert- und Normbasis mehr, von der aus man
operieren konnte. So muss man denn stdndig bei Adam und Eva anfangen, um
neue Normengeriiste zu erstellen.

Zum Exempel stelle ich eine kleine Frage: Warum sucht sich ein Chef als
engste Mitarbeiter eigentlich nur solche aus, mit denen ihn gemeinsame
Grundiiberzeugungen verbinden? Das tut er doch deshalb — es sind ganz
pragmatische Griinde! —, weil er diese Grundsitze nicht jeden Tag neu disku-
tieren und in Frage gestellt sehen mochte, weil er nicht jeden Tag neu dem
Zwang der Selbstrechtfertigung unterliegen mochte. Er tut es also deshalb,
weil man nur auf diese Weise — ndmlich vom Bestand einer gemeinsamen
Basis aus — produktiv arbeiten kann. Besteht ndmlich schon im Ansatz, in den
Grundsitzen, kein Consensus, dann muss man jeden Tag neu von vorne, eben
bei Adam und Eva, anfangen. Und so hat man am Abend vielleicht, weil
schon die Prinzipien strittig waren, zehn Stunden {iber die Alternative «freie
Marktwirtschaft» oder «staatlicher Dirigismus» diskutiert und keinen einzi-
gen Geschiéftsbrief zustande gebracht.

Die totale Blockade aller schopferischen Impulse liegt so am Tage. Ohne
das konservative Salz einer gemeinsamen Wert- und Normbasis ist keine
geniefBbare Suppe zu kochen. Hier «reiten die Toten sehr schnell» (Gottfried
August Biirger).

Wihrend sich nun das Wort «avantgardistisch» heute noch im Flor befindet
und als schick gilt, ist in der Friihlingsnacht der Fortschrittsgldubigkeit schon
einiger Reif auf das deutsche Wort «Fortschritt» gefallen. Umweltforscher,
Verkehrsplaner, Stadtebauer und Kulturphilosophen beginnen ein Haar in der
progressiven Suppe zu finden. Nur Psychologen und Soziologen, die als
junge Wissenschaften am wenigsten unter der Neigung zur Selbstkritik zu lei-
den pflegen, jedenfalls in nicht wenigen ihrer Exemplare, dimmern noch
ungebrochen dem Morgenrot ihrer Projekte entgegen. Aber auch fiir sie wird
einmal die Stunde der Wahrheit kommen.

Doch ehe ich nun auf diese Krise des Fortschrittsglaubens zu sprechen
komme, muss ich zunédchst noch aufzeigen, wie es denn liberhaupt zu diesem
Glauben kommt. Dabei widerstehe ich tapfer dem ziemlich stark entwickel-
ten professoralen Trieb, in die Geschichte des Fortschrittsglaubens hinabzu-



tauchen. Vom 13.Jahrhundert an kdnnte man nédmlich so etwas aufzeigen. Ich
habe das anderenorts auch schon zu tun versucht. Ich stelle vielmehr nur die
Frage, was denn eigentlich in unserer Zeit das Vertrauen auf den Fortschritt
stimuliert. Dabei wage ich eine ganz einfache Antwort zu geben und verstei-
ge mich zu der These, dass es die Eigengesetzlichkeit der technischen Ent-
wicklung sei, die uns diesen Glauben suggeriert.

Die Technik hat ja in unserem Leben so etwas wie eine Allanwesenheit; —
denken Sie nur daran, was allein dieser Saal oder die Rolltreppen an Technik
enthalten! Mit dieser Allgegenwart der Technik hdngt es zusammen, dass sie
nicht nur unser dufleres Leben bestimmt, sondern dass sie auch einen inneren,
sagen wir einmal: einen weltanschaulichen Einfluss ausiibt. Sie suggeriert
uns ndmlich eine nicht umkehrbare Vorwirtsentwicklung, einen sozusagen in
progressive Stimmung versetzenden Optimismus. Das, was ich damit meine,
mochte ich gerne an einer Anekdote illustrieren, die ich anderwérts und in
anderem Zusammenhange gelegentlich schon erzihlt habe. Aber sie stellt fiir
unser Problem ein so prizises Modell zur Verfiigung, dass ich auf ihre didak-
tische Bedeutung ungern verzichten mochte.

Als ich ein angehender Dozent war — es war im Dritten Reich —, mussten
wir alle eine Dozenten-Akademie besuchen, die von Rosenberg gesteuert
war. Das war in Kiel. Dort waren dann Vertreter aller Fakultéten beieinander.
Und wie das bei jungen Leuten ist, die nicht gerade auf den Kopf gefallen
sind, ergaben sich auflerordentlich lebhafte Dialoge, die immer wieder bei
den so genannten «letzten Fragen» endeten: bei der Frage nach dem Sinn des
Lebens, nach dem Sinn der Geschichte tiberhaupt und dhnliche Grundfragen.

Als wir so an diesen Fragen herumbohrten, ohne an ein Ende zu kommen,
tat einer von uns eine verbliiffende AuBerung: «Kinder, das ist doch merk-
wiirdigy, meinte er: «Mit all den Fragen, die wir hier verhackstiicken, mit
dem Sinn-Problem und der Frage nach dem letzten Grunde, haben sich schon
vor einigen tausend Jahren die Vorsokratiker herumgeschlagen. Die Philoso-
phie marschiert also offenbar auf der Stelle und kennt keinen Fortschritt.»

In den Tagen nun, als dieses etwas melancholische Fazit gezogen wurde,
lud uns ein Admiral auf sein Kriegsschiff ein, das im Kieler Hafen lag. Die
konstruktive Rationalitit dieses technischen Gebildes beriihrte uns tief. Wah-
rend wir unter nachdenklichen Gesprachen heimwanderten, kam es zu einem
kleinen Stehkonvent. Dabei tat einer eine umwerfende AuBerung. Er dachte
sicher an die zitierte Bemerkung iiber die Vorsokratiker, als er in unsere
Runde die Frage warf: «Liebe Leute, was ist eigentlich die groBere geistige
Leistung: Kants 'Kritik der reinen Vernunft' ... oder dieses Kriegsschiff?»

Sie werden verstehen, meine Damen und Herren, dass das wie ein Tief-
schlag aufuns wirkte und einen Augenblick die Luft wegnahm. Ist dieses bei-
des denn nicht vollig inkommensurabel, kann man das tiberhaupt in einem
Satz nennen?

Diese beiden Sitze — auf der einen Seite die Feststellung, dass wir in den
letzten Fragen auf der Stelle marschieren, und andererseits der Hinweis auf
ein technisches Gebilde, das die Faszination des Fortschritts vermittelt —
diese beiden Sitze lieBen uns nachdenken. Und in der Tat: Vergleicht man die
beiden Paradigmen miteinander, kann es zu einigen enthiillenden Feststel-
lungen kommen:

In den so genannten «letzten Fragen» bleibt die Menschheit tatsdchlich
eine immer nur fragende, mit jeder Generation neu fragende. Die alten Fra-
gen kommen unverdndert und in endlosen Neuauflagen aufs Tapet. Das
erfahren wir gerade, wenn wir Eltern sind: Wir konnen ja die in eigenem Rin-
gen gefundenen Antworten, wir konnen unseren Glauben, unsere Weltan-
schauung, ja selbst unsere Lebenserfahrung nicht einfach vererben oder unse-
ren Kindern libermitteln, um ihnen so eine Basis zu geben, die wir schon fiir
sie gefunden haben und auf der sie blof weiterzubauen brauchen. Sie nehmen
uns das so einfach nicht ab, sie wollen gar keine viterlich vorfabrizierte
Basis! Sie suchen vielmehr mit dem Fernrohr den Horizont ab und fragen: Wo
ist irgendwo ein Fettndpfchen, in das ich noch nicht getreten bin? Ich muss
das alles doch hochstpersonlich ausprobieren und bezahle gerne mit einem
Schaden, wenn er mich dafiir klug macht. Aber ich will eben selber klug wer-



den und nicht blof der Erbe meiner klugen Viter sein.

Wie aber ist es nun mit der 7echnik? Da fangt jede Generation gerade nicht
von neuem an, sondern die eine Generation steht auf den Schultern der ande-
ren. Es geht immer weiter. In der Technik, {iberhaupt in den exakten Natur-
wissenschaften, gibt es keine Generationenkdmpfe. Und da nun die Technik
in diesem Mal3e allanwesend und lebensbestimmend ist, versteht man, dass
dieses Gesetz der einbahnstralenhaften Fortschrittlichkeit als Suggestion in
alle anderen Bereiche hineinstrahlt. Die Suggestion der Technik besteht also
darin, dass sie uns veranlasst, das Fortschrittsgesetz ihres Ressorts auf den
ganzen Bereich menschlicher Existenz zu {ibertragen. Demgegentiber sagt
schon Goethe: «Die Menschheit schreitet immer fort, aber der Mensch bleibt
immer derselbe.» Und Justinus Kerner hat vor 150 Jahren, noch lange ehe das
technische Zeitalter anbrach, Verse gedichtet, in denen er vom technischen
Phianomen der Luftfahrt traumte:

«Fahr zu, o Mensch, treib's auf die Spitze,

Vom Dampfschiff bis zum Schiff der Luft;

Flieg mit dem Aar, flieg mit dem Blitze,

Kommst weiter nicht als bis zur Gruft.»

Schon dass die Erinnerung an diese Endlichkeit des Menschen in derart
beschworender Form ausgesagt werden muss, zeigt, dass die Technik offen-
sichtlich die Versuchung ausldst, die Betroffenheit durch den Tod zu tiberste-
hen und den Menschen als ein Wesen aufzufassen, das sich selbst iiberbieten
und tiber sich hinausschreiten kann. So {ibertragen wir den Fortschritt des
technischen Standards irrtiimlich auf das Wesen, das ihn bewirkt, namlich auf
den Menschen selbst.

Wenn nun der Fortschrittsgedanke, wie das technische Zeitalter ihn nahe
legt, zunehmend mulmige Gefiihle des Unbehagens in uns auslost — darauf
komme ich gleich —, dann diirfte dieser Mehltau auf dem progressiven Gliick
dadurch zustande kommen, dass wir auf den Menschen als das grof3e Hin-
dernis stoflen, auf jenen Menschen ndmlich, der sich dem Mechanismus des
Fortschritts aus Griinden, die deutlich einen theologischen Bezug enthalten,
offensichtlich entzieht.

Wie wenig ndmlich der Mensch in die Progression passt, kann einem deut-
lich werden, wenn man die Utopien und den Wandel der Utopien iiberdenkt.
Spétestens seit Berdjajew und Orwell beginnt sich der Mensch vor dem, was
ihm an technischer Realisierbarkeit tiberantwortet ist, zu fiirchten. Die Welt
einer totalen technischen, physikalischen und biologischen Manipulation,
eine Weltalso, in der alles moglich ist, wirkt angsterregend und diinkt ihn eine
unmenschliche Welt zu sein. Der Mensch selbst ndmlich ist sich — wie ich
meine, aus theologischen Griinden — unheimlich. Darum wéchst auch die
Angst vor sich selbst in dem Mal3e, wie die Technik es ihm ermoglicht, alle
in ihm schlummernden heimlichen und unheimlichen Méglichkeiten zu ent-
falten, sie gleichsam mit dem Storchschnabel zu vergrof3ern. Der Mensch, der
nur mit Pfeil und Bogen ausgertistet ist, kann das Abgriindige und Destruk-
tive seines Wesens ungleich weniger und mit sehr viel geringerer Effektivitit
sich auswirken lassen als der Mensch, dem etwa die Atomkraft in die Hand
gegeben ist. So sind aus utopischen Wunschbildern auf einmal Schockuto-
pien geworden. Selbst die Illustrierten bemédchtigen sich ihrer schon, weil
deren Manager wissen, dass Gruseln die Auflage hebt und dass es so etwas
wie die «Lust am Untergangy gibt, wie der unvergessliche Friedrich Sieburg
es formuliert hat.

Aber noch in anderer Hinsicht haben die Utopien, jene Lieblingsgotzen des
Fortschrittsglaubens, sich unter der Hand verdndert und so etwas wie eine
«Mutation» erlitten. Urspriinglich ndmlich waren die Utopien Idealvorstel-
lungen hinsichtlich des geschichtlichen Endzieles, an dem man etwa eine
klassenlose Gesellschaft erwartete oder eine Welt ohne Hunger und ohne
Ungerechtigkeit. Daran schloss sich dann die Uberlegung, wie diese Endbil-
der der Regierung zu realisieren seien; entweder durch Klassenkdmpfe — also
dadurch, dass man die Auseinandersetzungen noch intensivierte — oder aber
umgekehrt durch sofortige Ruhestellung der Konflikte und also durch einen
konsequenten Pazifismus, der die Friedensvision des Geschichtsendes schon



jetzt vorwegnahm.

Heute dagegen erleiden die Utopien einen Gestaltwandel: Man fragt nicht
mehr zuerst nach dem utopischen Ziel und danach erst nach den Mitteln ihrer
Realisierung, sondern jetzt ist es genau andersherum: Zuerst sind die techni-
schen Mittel im physikalischen und biologischen Bereich gegeben. Uber die
verfligt man. Und gerade das ist angsterregend. Denn es meldet sich die
Frage: Ist der Mensch dem gewachsen, wortiber er so verfiigt? Und Konrad
Lorenz hat sicher zu Recht darauf hingewiesen, dass das Wachstum des Men-
schen, des inneren Menschen, offenbar nicht synchronisiert sei mit jener
unheimlichen Geschwindigkeit, in der sich die zivilisatorische Welt veran-
dert.

Zuerst sind also die technischen Mittel da. Das sieht man etwa an drei Bei-
spielen:

Daist erstens die Atomkraft, tiber die wir verfligen. Aber sie fiihrt uns nicht
zu einem visiondren Schaubild eines Endes der Geschichte, an dem sie uns
nur segensvolle Erfiillungen brachte, sondern wir {iberlegen uns, wie wir mit
ihr fertig werden. Und das, wozu wir es bringen, ist im Augenblick und in der
tibersehbaren Zukunft nur das Gleichgewicht des Schreckens.

Da sind zweitens die biologischen Mittel der Lebenserhaltung und der
Lebensverlédngerung. Aber wir sehen, dass auch das kein ideales Schaubild
ergibt. Wir stehen vielmehr (als einer Begleiterscheinung dessen) vor dem
Faktum der «Bevdlkerungsexplosion» und miissen vor allem damit fertig
werden.

Da ist drittens das medizinische Mittel der Konzeptionsverhiitung in
Gestalt der Pille. Mit ihnen sind vollig neue Verstdndnisformen des Sexus
verbunden. Da ergibt sich wiederum die Frage (die fast so etwas wie einen
Katastrophenalarm ausldst): Wie kann man die vollige Abstumpfung, wie
kann man die Degeneration des Sexus zu einem bloen Hormon-Ereignis
verhindern und ihm noch eine menschliche Qualitdt bewahren?

Die Utopien sind also heutzutage dadurch kompromittiert, dass wir gar
nicht mehr zu visiondren Endbildern kommen, sondern dass wir formlich von
der Bemiihung aufgefressen sind, die Folgen dessen zu verhindern, was wir
konnen und was zu tun wir gezwungen sind. Wir trdumen nicht mehr von den
Erfiillungsstadien eines permanenten Wachstumsprozesses, sondern — wie es
ja von Herrn Stodter schon gesagt wurde — unser Blick saugt sich fest an den
Grenzen und an der Krise des Wachstums.

Damit stoen wir auf eine Erscheinung, die sich ldngst unter uns herumge-
sprochen hat, sodass ich nicht die Chance habe, Thnen damit eine Neuigkeit
zu verraten. Ich meine ndmlich den ambivalenten Charakter des Fortschritts.
Nur um unserer Phantasie mit einigen illustrierenden Bildern auf die Spriin-
ge zu helfen, fiige ich den drei genannten Exempeln noch einige Modellfille
hinzu, weil sie dem Fundus unserer unmittelbaren Erfahrung entnommen
sind.

Einmal: Das Automobil, jenes Lieblingskind der Zivilisation, Statussym-
bol und Aushédngeschild weitrdumiger Kommunikation, bewirkt zugleich die
Verpestung der Atmosphire und verstopft die Stralen, die fiir jene Kommu-
nikation gebaut wurden. So scheint sich der Fortschritt auf paradoxe Weise
selbst aufzufressen. Oder anders ausgedriickt: Die technischen Mittel proben
den Aufstand gegen die Zwecke, deren Instrument sie sein sollten.

Und weiter: Das moderne Verkehrsproblem stellt tiberhaupt eine geeigne-
te Planskizze zur Verfiigung, an der wir fast alle unsere Probleme ablesen
konnen. Bitte: Wenn wir durch Auto und Diisenklipper die Entfernungen
schneller iiberwinden, scheinen wir Zeit zu sparen. Doch wissen wir alle, dass
das eine fromme oder auch unfromme Tduschung ist. Denn die gewonnene
Zeit legt uns als Ausgleich fiir die Ersparnis zusdtzliche und neue Verpflich-
tungen auf. Kurz vor seinem Tode hat unser Freund Werner Traber mir das
einmal klargemacht, als er sagte: Wenn friiher ein Geschéftsfreund in London
verstarb, dann wurde unsere Teilnahme an der Beerdigung nicht erwartet,
schon weil die Todesanzeige zu lange brauchte, um in unseren Briefkasten zu
gelangen, und unser Transport nach der Insel zu lange wihrte, als dass wir



noch piinktlich hétten sein konnen. Heute werden Hin- und Riickflug in den
Terminkalender eingeklemmt.

Und noch ein drittes Beispiel. Wir reden so gerne — in jenen stupiden und
undifferenzierten Abkiirzungen, die ja zum Modejargon geworden sind —
davon, dass wir in einer «kKonsumgesellschaft» lebten. Darin steckt natiirlich,
wie bei allen Schlagworten, eine Teilwahrheit. Es stimmt ja sicher, dass uns
die technische Zivilisation mit einem iibergroen Sortiment an Konsumgii-
tern fiir Essen, Trinken, Wohnen, Reisen und Freizeit versorgt. Selbst den so
genannten «kleinen Mann» begliicken sie ja mit einem Komfort, von dem
mittelalterliche Burgherren nicht einmal zu triumen wagten, wenn sie — von
Rheuma und Zipperlein und auch von Zahnschmerzen geplagt — aus ihrem
ungeheizten Erker ins Land blickten und sich nur kiimmerlich mit dem
Gedanken trosten mochten: «Dies alles ist dir untertanig!»

Aber auch der Konsum, meine Damen und Herren, hat ja seine Grenze:
«Das Konsum-Maximum ist erreicht, wenn die Menschheit mehr Zeit
braucht, um die Konsumgiiter zu verzehren und zu genief3en, ... als sie zwi-
schen Arbeit und Schlaf zur Verfiigung hat«, so hat ein kluger Mann gesagt.
Man konnte hinzufiigen, das Konsum-Maximum sei auch dann erreicht,
wenn der gepeinigte Manager-Organismus einfach nicht mehr vertrigt. Frii-
her diente es in einem First-class-Hotel sicher dem Sozialprestige eines
Gastes, wenn er ein Diner von sechs Giangen bestellte. Begniigt er sich heute
mit einem erbarmlichen Tomatensaft, wird der Ober seinem Kollegen res-
pektvoll zufliistern, dass der Mann sicher iiber 300 Angestellte verfiige.

Meine Damen und Herren! Es war keine Abschweifung in Onkel-Bréasig-
Manier, wenn ich das erzéhlte, sondern das alles belegt nur die Ambivalenz
des Fortschritts, der uns mit der einen Hand nimmt, was er mit der anderen
gibt. Der Fortschritt scheint wirklich seine Kinder zu fressen. Préziser for-
muliert l4sst sich die Ambivalenz des Fortschritts also so beschreiben (und
dabei ertappt man sich bei lauter Paradoxien, die zu formulieren sind):

Der Computer ist das Instrument, das die Probleme 10st, die es selber hat
entstehen lassen.

Das Flugzeug wirft das Zeitproblem auf, zu dessen Beseitigung es geschaf-
fen wurde.

Das Auto bildet selbst das Verkehrsproblem, zu dessen Losung man es kon-
struierte.

Der Sinn dieser Feststellungen kann nun natiirlich nicht sein, das Haus unse-
res Lebens mit diisteren Gemilden eines allgemeinen Kulturpessimismus
auszustaffieren. Sondern diese Feststellung kann nur einen doppelten Hin-
weis enthalten:

Erstens zeigt sie uns die Hohlheit einer naiven Fortschrittsglaubigkeit und
warnt davor, in einem unreflektierten Sinne avantgardistischen Trdumen zu
fronen.

Zweitens stellt uns diese Feststellung vor die Frage — auf die es allerdings
entscheidend ankommt —, worin dieses merkwiirdige Strukturgesetz der
Zwielichtigkeit und der Ambivalenz begriindet sei.

Dabei muss ich Sie auf eine sehr merkwiirdige Erscheinung aufmerksam
machen:

Obwohl doch die utopischen Wunsch- und Zielbilder von einst in unserem
Bewusstsein zunehmend kompromittiert sind und mehr und mehr die Ursa-
chen der Frustration, der Beklommenbheit, der Skepsis, ja des Schocks nach
sich ziehen — ich wies ja einige Symptome dieser Art auf —, obwohl das so ist,
zeigt sich gleichwohl eine sehr merkwiirdige Flucht in die Zukunft, eine fast
unverstdndliche Erwartung, dass eben doch Erfiillungen in ihr enthalten
seien, die uns der heutigen Misere entreilen konnten. Man denke etwa, um
sich das klarzumachen, an den Boom, den heutzutage die so genannte und,
wie ich glaube, von Herrn Stodter sehr geliebte (ich weil3 nicht, ob ich mich
getduscht habe!) Futurologie erlebt. Ich brauche nur an die futurologisch
orientierten Friedensforschungsinstitute zu erinnern, die wie Pilze aus dem
Boden schieBen. Sie leben von der Erwartung, dass bei der Erforschung von
Konfliktkonstellationen wirklich etwas Neues herauskommen konne und



dass die Erkenntnis der Konfliktursachen es dann ermogliche, sie unter Kon-
trolle zu bringen.

Die Zukunftsskepsis scheint in sehr paradoxer Art eine fast liberschweng-
liche Zukunftshoffnung nach sich zu ziehen, fiir die Ernst Bloch etwa der
philosophische Représentant ist. In meiner Branche duf3ert sie sich in etwas
schwarmerischen «Theologien der Hoffnung». Wer sich als Futurologe heute
vorstellt oder als «Theologe der Hoffnungy gilt damit schon a limine als up
to date und als feiner Mann.

Der leise ironische Unterton, in dem ich das sage, meine Damen und Her-
ren, soll librigens nichts gegen die legitime Futurologie sagen — obwohl ich
das Wort selbst fiir absurd halte. (Ich gestehe, mir in dieser Hinsicht eine klei-
ne Dosis von ganz unchristlicher Schadenfreude zu génnen, wenn ich sehe,
wie viel futurologisch definierte Trends des Wirtschafts- und Wahrungswe-
sens allein durch den unvorhergesehenen Zwischenfall der Energiekrise tiber
Nacht zu Makulatur geworden sind. Und eben hatten wir noch verehrungs-
voll aufgeblickt zu einem verbal inspirierten Text. Und wie war es mit der
Mengenlehre und der Ganzheitsmethode als dem dernier cri der Pddagogik
von gestern?)

Nichts gegen eine Futurologie, wie sie in langfristigen Prognosen und Pro-
jekten etwa auf dem Gebiet der Verkehrs- und Bildungsplanung sowie im
Stiddtebau und in anderen statistisch erfassten Teilbereichen wirksam wird.
Die Alternative zu diesen Planungsaufgaben wire ja nur ein dilettantisches
Improvisieren, eine unsystematische Flickarbeit und ein Wursteln an den
Symptomen statt einer systematischen Operation an der Basis. Das kann nie-
mand von uns wollen. Und schon deshalb ist das Gegenteil davon, ndmlich
die futuristische Planung, das futuristische Calcul, legitim.

Wogegen ich mich wende, ist also nicht diese rationale und partielle
Zukunftserwartung, sondern nur die ideologisierende Zukunftsverkldrung,
die Flucht in das Futurum. Ich erwéhnte schon einige Formen dieser Flucht
und erinnere hier vor allem an die Prognose marxistisch orientierter Soziolo-
gen — wie etwa Marcuse und Havemann —. Diese Prognose sagt nichts ande-
res, als dass repressionsfreie gesellschaftliche Strukturen auch einen neuen
Menschen produzieren wiirden, einen Menschen, der ohne Aggressionstrieb
als gliickliche Lemure lebt und den eine Welt ohne Kriminalitdit umgibt.
Selbst das Tierreich werde dann paradiesische Ziige gewinnen, meint Marcu-
se. Der groBe Fisch braucht dann den kleineren nicht mehr zu fressen, weil er
genug Nahrung hat und sich etwa — das darf ich boshaft hinzufiigen — aufs
Vegetarische umstellen kann.

Wenn sich fiir einen niichternen Geist derartige Zukunftsphantastereien
von selbst erledigen, dann beginnen sich andere Formen der Erwartung auch
in Kopfen einzunisten, die weniger unter dem Fehlen an rationaler Selbst-
kontrolle leiden. Ich denke etwa an das faszinierende Schlagwort vom ein-
heitlichen Weltstaat, in dem die militanten Konflikte authorten und zu Ausei-
nandersetzungen gemildert wiirden, wie sie dann einer « Weltinnenpolitik»
entsprachen. Ich halte diesen heute als avantgardistisch geltenden Traum in
erster Linie nicht deshalb fiir «Schaumy, weil ich ihn fiir unrealistisch und
unrealisierbar erachte — dariiber konnte man ja immerhin diskutieren —, son-
dern aus einem ganz anderen Grunde lehne ich ihn ab: Hier wird ndmlich
iibersehen, wer der Mensch ist und dass er — im Sinne Goethes — «ximmer der-
selbe» bleibt, dass er eben eine hochst fragwiirdige Erscheinung ist und dass
er — wie ich als Theologe sagen mochte — den Siindenfall im Riicken hat. Das
Wissen um die Siindenfallgeschichte ist das stirkste Antitoxin gegen blinden
Utopismus.

Das alles haben die mittelalterlichen Antichrist-Spiele und das hat auch
Solowjew in seiner «Erzdhlung vom Antichrist» in der Tat besser gewusst.
Hier wird ndmlich der Traum von einer grof3en, friedenverheilenden Weltge-
meinschaft entfaltet, aber so, dass man — eigentlich ein Widerspruch in sich
selbst — «konsequent» traumt. Und hier zeigt sich dann, dass — um mit Lord
Acton zu sprechen — totale Macht auch total korrumpiert, dass ndmlich der
gefallene Mensch auB3erstande ist, den Besitz unkontrollierter Macht liber die
ganze Erde zu ertragen, dass dann seine prometheische, seine kainitische



Natur virulent wird.

Dabher riihrt es, dass der Weltkaiser in jenen Antichrist-Visionen nicht das
Antlitz des Erlosers, sondern dass er dimonische Ziige tragt. Es gibt eben
keine institutionellen Sicherungen gegen den Teufel und gegen den Bund mit
ihm, auf den sich der Mensch eingelassen hat. Sie wissen, worauf ich anspie-
le. Das im Menschen vorhandene Potenzial des Bosen wird in allen struktu-
rellen Formen der Weltorganisation einen Weg finden, um sich in kinetische
Energie umzusetzen. Es ist jene letzte Wirklichkeitsblindheit, die die Bibel
als «Torheit» bezeichnet, wenn man das nicht wahrhaben will und sich der
Illusion hingibt, das Bose iiberspielen, es sozusagen strukturell iiberlisten zu
konnen.

Nun liegt es mir natiirlich vollig fern, meine Damen und Herren, damit sagen
zu wollen: Also lasse man die Dinge eben laufen; an diesem alten Adam sei
Hopfen und Malz verloren. Natiirlich muss man — ganz im Gegensatz zu die-
ser defaitistischen Konsequenz — bemiiht sein, das geringste Ubel herauszu-
finden und rebus sic stantibus die optimale Moglichkeit zu gewinnen, um mit
der Natur des Menschen fertig zu werden. So glaube ich etwa, dass die
Demokratie mit ihrer Gewaltenteilung und ihrer Machtkontrolle eine solche
Moglichkeit ist.

Wogegen ich mich wende, ist nur der irrefiihrende und unrealistische
Traum, als gebe es eine zukiinftige Weltgestalt, in der eine paradiesische Har-
monie wenigstens anndherungsweise erreicht werden konne. Deshalb halte
ich auch die so progressiv klingende These von der «Weltinnenpolitik» fiir
eine Illusion.

Manchmal habe ich das Gefiihl, als ob diese Flucht in die Zukunft eine Aus-
fallserscheinung fiir die verlorene Transzendenz sei:

Wo die Gegenwart — um mit Ranke zu sprechen — nicht mehr in ihrer
«Unmittelbarkeit zu Gott» gesehen ist, wird sie geheimnisvoll entleert. Diese
Entleerung der Zeit kann entweder zu der mephistophelischen These fiihren,
dass sie wert sei, zugrunde zu gehen. Sie kann also zur Kapitulation und dann
zu dem Rufe fiihren: «Nach uns die Sintflut!» Oder aber diese Entleerung
fithrt dazu, dass man sich an zukiinftige Erfiillungen klammert und den Uto-
pien verfallt: Heute ist ja alles so entsetzlich festgelegt. Wir stehen unter lau-
ter Sach- und Zugzwiéngen. Die technokratische Gesellschaft sperrt uns ein in
ein determiniertes Rollenspiel. Der Weg nach oben ist versperrt. Der Himmel
ist evakuiert; wir sind gefangen in der in sich ruhenden Endlichkeit. Wir sind
— nach Sartre — in jener Holle, wo wir «unter uns» sind. Offen ist nur das
Zukiinftige. Da ist noch feuerfliissige Lava, die geformt werden kann. Da ist
noch nichts festgelegt. Da ist der Stoff fiir offene Mdglichkeiten und — fiir
Traume. Die ideologisch verkldrte Zukunft — so scheint mir — ist das Surro-
gat des sikularisierten Menschen fiir eine verlorene Ewigkeit.

Damit stehe ich gegen Schluss vor dem Versuch, die Fiille der Erscheinungen,
die wir Revue passieren lielen, nun abschlieBend zu werten. Und Sie werden
es gewiss verstehen und mir zubilligen, dass ich das nicht tun kann, ohne mei-
nen theologischen Beruf ins Spiel zu bringen.

Wir sprachen von der Fragwiirdigkeit, von der Ambivalenz des Fort-
schritts, von der Nichtigkeit ideologisierter Zukunftserwartungen. Albert
Einstein hat einmal gesagt: « Wir leben in einer Zeit vollkommener Mittel und
verworrener Ziele.» Das heifit: Mit unseren technischen Mitteln planieren wir
die Wege durch die Welt immer besser. Wir machen uns das Leben leichter.
Wir bauen korperliche Strapazen ab. Unsere Wohlfahrtsstaaten verringern die
soziale Misere. O ja, wir bauen schone glatte Asphalt- und Lebensstra3en.
Nur wissen wir leider nicht, wohin sie fithren. Und eines Tages stellen wir uns
die Camus-Frage: Was soll das alles, welchen Sinn hat es, wo ist denn etwas,
wofiir zu leben es sich lohnt? Nicht nur, wofiir zu funktionieren es sich lohnt,
sondern wofiir zu leben (iiber alle beruflichen Funktionen hinaus!) es sich
lohnt.

Werner Heisenberg weist in dieselbe Richtung, wenn er einmal sagt: Mit
der scheinbar unbegrenzten Ausbreitung ihrer materiellen Macht komme die



Menschheit in die Lage eines Kapitins, dessen Schiff so stark aus Stahl und
Eisen gebaut ist, dass die Magnetnadel seines Kompasses nur noch auf die
Eisenmasse des Schiffes selbst zeigt, nicht mehr nach Norden. Mit einem
solchen Schiff kdnne man kein Ziel mehr erreichen; es werde nur noch im
Kreise fahren und daneben dem Wind und der Stromung ausgeliefert sein.
«Vollkommene Mittel und verworrene Ziele» hatte Einstein gesagt.

Wenn ich dieses Wort der groen Physiker ernst nehme, dann ist seine ent-
scheidende Pointe doch wohl die, dass sie die Not unserer mit technischen
Mitteln tiberreich bestiickten Zeit nicht in der Technik selbst, nicht in der
Industrialisierung, iiberhaupt nicht in der Zivilisation sehen, sondern dass sie
diese Not im Wesen dessen begriindet sehen, der diese Welt hervorbringt. Der
Mensch selbst ist offenbar das grofe Fragezeichen in der so genannten
modernen Welt. Und in der Tat: Ist das, was wir als die Ambivalenz des Fort-
schrittes bezeichnen, nicht nur eine Spiegelung jener Zweideutigkeit des
Menschen selbst? Der so genannte Fortschritt ist doch gar nichts anderes als
die immer weiter gehende Selbstverwirklichung des Menschen. Hat er Gott
verloren und ist er mit der schwarzen Wand des Nichts konfrontiert, dann
zeigt sich dieser sein Zustand bei der technischen Zivilisation nur in giganti-
schem MafBstab, gleichsam auf eine riesige Leinwand projiziert: als Verlo-
renheit in der Masse etwa, als Hilflosigkeit inmitten gesellschaftlicher Zwan-
ge, als Seelenlosigkeit in seinem Ausgeliefertsein an anonyme Apparaturen.
Ich konnte noch lange mit der Beschreibung dieses Projektionsbildes fort-
fahren.

Es ist gewiss sehr imposant, was er zustande bringt, wenn er die Welt so
umpfliigt und ihr seine Spuren eingrébt, bis sie zum «sekunddren System»
und zum Abbild seiner selbst geworden ist, bis er schlieBlich — ich darf wie-
der Heisenberg zitieren — nur noch sich selbst gegeniibersteht. Manchmal
mochte man angesichts dieser imposanten Schopferkraft an das Sophokles-
Wort denken: «Vieles Gewaltige lebt, nichts ist gewaltiger als der Mensch.»
Wobei das Wort «Gewaltige» die schlechte Ubersetzung des griechischen
«deindény ist, in dem auch das Moment des Unheimlichen mitschwingt.

Aber es ist nun sehr merkwiirdig: Je dichter wir an den grof3en Wandtep-
pich menschlicher Kultur und Zivilisation herantreten, desto deutlicher tritt
der rote Faden hervor, der sich wie eine zuckende, blutige Arterie durch die
Fiille der Erscheinungen und Gestalten windet: Die miitterliche Erde, auf der
Stiadte und Dome, Fabriken und Kraftwerke entstehen, hat das Blut Abels
getrunken, und dieses Blut des Ermordeten und Misshandelten taucht in Spu-
ren und Rinnsalen iiberall, auch im Groften, auf. Kain, der gro3e Bruder und
Stammvater des Menschengeschlechts — ich kann gar nicht anders, als diese
biblischen Modelle zu beschwdéren —, dieser Kain meldet sich in geheimnis-
voller Priasenz. In jeder Symphonie ist die Tonfigur des Todes und der Qua-
len irgendwo spiirbar. An jeder dorischen Séule haftet irgendwo dieses Zei-
chen. Gehoren nicht zur GroB3e und zur apollinischen Helle der griechischen
Kunst eben auch die Sklaven, die Entrechteten, das Elend der Fellachen und
der Kulis? Ist nicht das Grofite, was Menschen erschufen, auf eine Erde
gegriindet, die das Blut und den Schweil3 ebenjener Entrechteten getrunken
hat? Muss man erst durch den Marxismus iiber diese Perspektive orientiert
werden, oder sollten wir das nicht selbst — und dann vielleicht sehr viel tiefer
— jener archaischen Kainsgeschichte entnehmen? Stimmt es denn wirklich,
was Treitschke einmal zu sagen gewagt hat: Eine Statue des Phidias wiege
alles Elend der Millionen antiker Sklaven auf? Wer hat Recht, Treitschke oder
diese archaische Geschichte von Kain und Abel?

Weil so der Mensch das eigentliche Problem der Welt und das Fragezei-
chen in allem Fortschritt ist, darum kommt alles darauf an, dass er sich dndert,
wenn er die Welt verdndern will, und dass er erkennt, welch erlosungsbe-
diirftiges Wesen er ist und warum er ohne die ihn haltende und rettende Gnade
verraten und verkauft ist. Es ist jedenfalls eine gefdhrliche Illusion, zu mei-
nen, er konne sich selbst erlosen, wenn er diese Welt mit neuen und besseren
Strukturen versieht. Nicht als ob er sich dieser Besserung entschlagen sollte!
Es wiire albern, in dieses erbarmliche laisser-faire auszuweichen. Ich wende
mich nur gegen die falschen Hoffnungen, die an diese Strukturverbesserung



gekniipft werden, vor allem gegen die Hoffnung, der Mensch kdnne so seine
eigene Fragwiirdigkeit loswerden. Diese Losung, diese «Erlosungy erwartet
ihn ganz woanders.

Darum bin ich froh, dass ich meinen theologischen Beruf habe. Sie emp-
finden es gewiss nicht als aufdringlich, wenn ich das sage. Denn dieser Beruf
verweist mich ja darauf, an dieser menschlichen Basis zu arbeiten, die in der
Bibel das Herz genannt wird. In der Verkiindigung Jesu ist dieses Herz der
Schliissel zum Versténdnis der Welt. Anthropologie wird hier zur Kosmolo-
gie. Alle Einzel- und Gruppenegoismen, der sacro egoismo der Staaten, die
Interessenkonflikte, die Konkurrenzen und Verdrangungen sind nach dieser
Schau der Dinge nur das makrokosmische Abbild dessen, was in unserem
Herzen geistert und rumort. Und dieses Herz ist umgekehrt die mikrokosmi-
sche Gestalt der Welt. Auf welchen Punkt in der Welt deshalb das Thema der
Erlosung zielt, kann so kaum eine Frage sein. Wer die Welt meint dndern zu
konnen, ohne die Anderung dieses Herzens zu bedenken, ohne iiberhaupt die-
ses Herz zum Thema seiner Weltverdnderungspldne zu machen, der zdumt
das Pferd vom Schwanze her auf und hat die Rechnung ohne den Wirt
gemacht. Vielleicht hat niemand das so deutlich, so eindringlich zu sagen
gewusst wie Ingeborg Bachmann in ihrer Erzdhlung «Das dreifigste Jahr»,
wo es einmal heilit: «Wenn du den Menschen aufgébst, den alten, und einen
neuen anndhmest, dann ...»

Was man als Christ zu den Postulaten einer Weltverdnderung zu sagen hat,
ist nach allem Gesagten — so meine ich — nun dies:

Es besteht kein Zweifel daran, dass wir den Auftrag haben, diese fragwiir-
dige Welt ein wenig gerechter, ein wenig freier, ein wenig satter zu machen.
Und wenn ich mich so bescheiden ausdriicke und statt von hochtrabenden
Utopien nur von einem kiimmerlichen Komparativ spreche — ein «bisschen
satter, ein bisschen gerechter» —, dann deute ich damit die Grenzen dessen an,
was wir vermogen, und rufe ein wenig zur Demut auf. Vor allem aber warne
ich damit vor ideologisch hochstapelnden Hoffnungen. Wer den Himmel auf
Erden verspricht, hat diese Welt noch immer zur Holle gemacht.

Doch wenn es schon um diesen Auftrag zur Weltgestaltung und Weltver-
anderung geht, wenn dieses «ein wenig besser, ein wenig gerechter» unser
Ziel sein sollte, dann kommt natiirlich alles auf die Prioritdten an. Und das
«Thema einsy ist, wie wir das menschliche Herz bewiéltigen oder wem wir
diese Bewiltigung anvertrauen. Wenn die junge Generation von heute von
revolutiondren Wehen, von vielen Gestalten des Unbehagens und der Hei-
matlosigkeit geschiittelt ist, wenn sie aus der Wiiste der Sinnentleerung viel-
leicht in die imagindre Welt der Drogen ausweicht, dann wiirde man diesen
Zustand, meine ich, viel zu flach, viel zu trivial und dann noch ungerecht
interpretieren, wenn man darin nur die Aufregung liber gewisse autoritére
Unzuldssigkeiten oder tiber Chile oder iiber die Nonchalance gegeniiber dem
Elend der Entwicklungsldnder wirksam sédhe. Ich sehe die Not der heutigen
Jugend tiefer, vielleicht tiefer, als sie das selber tut; denn sie ist weithin ja
auBlerstande, das sie Bedringende auszudriicken oder — wie man heute sagt —
zu «artikulieren». Ihre wahre Not besteht, glaube ich, darin, dass sie unter der
Inkongruenz leidet zwischen dem, wozu der Mensch bestimmt und entwor-
fen ist, und der Verwirklichung dieses seines Auftrages. Es ist das Leiden der
Jugend unter einer groBen Veruntreuung. Sie nennt das — im Anschluss an
eine gingige Terminologie — «Entfremdungy». Christen sprechen hier von
Stinde. Und weil in dieser Not die Frage versteckt ist, was der Mensch sei, wie
er zu sich finden und seine Identitit gewinnen kdnne, darum glaube ich trotz
allem an diese Jugend. Denn ich sehe, dass sie nach einer Spur sucht, die wir
Alteren oft genug aus dem Auge verloren haben, weil uns ein anderes Wild
und eine andere Beute mehr interessieren.

Die Spur, von der ich hier rede, ist nichts anderes als eine chiffrierte religi-
Ose Frage. Und unsere Aufgabe wire es, uns selbst und den jungen Menschen
zu helfen, diese Chiffren in Klartext zu iibersetzen. Die religiose Frage unter
uns wichst ndmlich in dem gleichen Malle, wie die Frage nach den kirch-
lichen Institutionen in eine Krise gerét. Ich sage dies Letztere, wie Sie ver-
stehen werden, mit Trauer, aber nicht ohne Hoffnung, und glaube, dass die



Luft voller VerheiBungen ist.

Ich danke Thnen, meine Damen und Herren, dass Sie heute Abend so gedul-
dig waren, diesen reich veristelten Weg durch die Hintergrundzonen unserer
Welt mit mir zuriickzulegen. Die Leidenschaft des Fragens, die mich dabei
trieb, hat es mit sich gebracht, dass ich auch etwas gewagte Gedanken duflern
musste. Ich kann nicht erwarten, dass Sie in allem zustimmen, aber ich wire
auf bescheidene Art gliicklich, wenn wir nachdenklich diese Stunde derl
Besinnung verliefen.



