22. Oktober 1931

Prof. Dr. Fritz Schumacher,
4. November 1869 —5. November
1947, Baumeister; aus Bremer

Patriziat ssammend, literarische und

publizistische Tétigkeit,
buchkiinstlerische Arbeiten,
Mitbegriinder des Deutschen
Werkbundes (1907), Leiter des
Hamburger Hochbauwesens
(1909), Beigeordneter («Techni-
scher Blrgermeisters)

der Stadt KéIn (1920), Oberbau-
direktor in Hamburg (1923),
Amtsniederlegung im Mai 1933,
Lessingpreis der Hansestadt
Hamburg (1944), Rede «Zum

Wiederaufbau Hamburgs» (1945).

Fritz Schumacher
Oberbaudirektor, Hamburg

«Der Fluch der Technik»

In einem vielverbreiteten interessanten Buch «The rise of american civilisati-
on» schildert CharlesA. Beard, wie das amerikanische Leben sich allmahlich
aus einem Zustand, den er «the gilded age» nennt, zum Zustand des «machine
age» entwickelt. Er meint damit, dal3 allméahlich statt der Herrschaft des Gel-
des die Herrschaft des Geistes sich durchzusetzen beginnt. Denn der Begriff
der Technik, den er mit dem Begriff «machine» verbindet, ist ihm der Aus-
druck einer geistigen Macht.

Dasist bemerkenswert fir unsere Zeit, denn esist noch nicht lange her, dal3
man geneigt war, geistige Dinge und technische Dinge alseine Art Gegensatz
hinzustellen. Man sah nur die mechanischen Wirkungen, welche die Technik
auszul6sen vermag, und Ubersah die geistigen Kréfte, aus denen sie hervor-
ging. Allmahlich erst erkannte man, dal? der Geist nicht nur in die bewegli-
chen Formen der gedanklichen Welt, sondern ebensogut in die festen Formen
der technischen Welt gegossen werden kann, und diese Erkenntnis fihrte zu
einer lebendigen Freude an den neuartigen Erscheinungen, die hier hervortraten.

In unserer Zeit kann man nicht nur von einem Sieg der Technik in dem
Sinne sprechen, dal3 sie die &uferen Formen und das reale Triebwerk unseres
Daseinsimmer mehr beeinfluf3t, sondern der Sieg der Technik zeigt sich noch
viel stérker darin, dal3 sie unsere Gedankenwelt und die innere Anteilnahme
der jungen Generationimmer mehr mit Beschlag belegt. Der Siegist nicht nur
ein praktischer, sondern auch ein seelischer. Die ganze Liebe und der ganze
Stolz der Zeitist in diesen Begriff gefliichtet. Nichts zeigt das vielleicht deut-
licher alsdie Begeisterung, mit der wir in diesen Jahren trotz aller Muhsal und
Not ein Werk wie das «Deutsche Museum» in Minchen geschaffen haben:
das Hohelied der Technik.

Deshalb wirkt es besonders stark, wenn Oswald Spengler gerade beim Jah-
resfest dieses Museums einen Vortrag gehalten hat, in dem er in einem grof3
angel egten phil osophi schen Gedankengang darzul egen versucht, dal3 der nor-
dische Mensch an der grof3artigen Entwicklung seiner Technik zugrunde
gehen wird. Er sieht in ihrem unaufhaltsamen Sieg das sichere Zeichen des
begonnenen unabwendbaren Unterganges. «Die Geschichte dieser Technik
nahert sich schnell dem unausweichlichen Ende. Sie wird von innen her ver-



zehrt werden, wieallegrof3en Formen irgendeiner Kultur.» — Einen Beitrag zu
einer «Philosophie des Lebens» nennt Spengler diese Schrift «Der Mensch
und die Technik», und es hat sich gezeigt, dal3 es Viele gibt, die von dem Auf-
bau ihres herrischen Gedankengangs stark berihrt werden.

Fur Spengler ist die Technik der Fluch unserer Zeit, und aus dieser Grund-
einstellung entwickelt er weitgreifende Folgerungen.

Eserscheint nicht unndétig, sich mit diesen Gedanken ausei nanderzusetzen,
zumal sie auch andere Fragen direkt oder indirekt beriihren, die uns gegen-
wartig erschittern, und die sich auch an manchen anderen Stellen in mehr
oder minder ahnlicher Weise zu einer dusteren Kritik unserer ganzen Ent-
wicklungsrichtung zusammenballen. Wenn wir uns deshalb mit Spengler
beschéftigen, so tun wir es nicht seiner Person oder gar dieser einzelnen
Schrift wegen, sondern wegen der ganz allgemeingultigen Fragen, die sein
Vorsto3 entrollt.

Fur Spengler ist die Technik ein Kampf mit der lebendigen und mit der |eb-
losen Natur. Er sagt: «Esfihrt allerdingsein Weg vom Urkrieg friher Tierezu
dem Verfahren der modernen Erfinder und Ingenieure, und ebenso von der
Urwaffe, der List, zur Konstruktion der Maschine, mit welcher der heutige
Krieg gegen die Natur durchgreift, die Natur tberlistet wird.»

«Der Natur wird das Vorrecht des Schopfertums entrissen» und «die Trago-
die des Menschen beginnt, den die Natur ist starker.

Die Macht, die sich der Mensch mit Hilfe der Technik «contra naturam»»
erwirbt, erzeugt nach Spenglers Darstellung die gegenseitige Abhangigkeit
zwischen dem Fuhrer und den Gefuhrten. «In dieser gegenseitigen Abhén-
gigkeit liegt die stille und tiefe Rache der Natur an dem Wesen, das ihr das
Vorrecht des Schopfertums entrif3. Dieser kleine Schopfer wider die Natur,
dieser Revolutionér in der Welt des Lebens ist der Sklave seiner Schépfung
geworden.» «Das Raubtier, das andere Wesen zu Haustieren machte, um sie
fUr sich auszubeuten, hat sich selbst gefangen. DasHausdesMenschenist das
grof3e Symbol daflr.»

Esist klar, wie der Gedankengang weitergeht: ausdem Hauswird die Stadt,
mit der Zusammenballung der Massen wéchst die Macht der Technik. Die
friedlichen Exemplare der zu Staaten und Sténden organisierten Menschheit
«ritteln ohnméchtig an den Stében des K&figs, der sie zusammen ein-
schlief3t». «\Von dieser Tatsache und ihren Folgen kann nichts befreien. So war
es, sowird essein—oder eswird gar nichtsmehr sein. Eshat einen Sinn, diese
Tatsache zu achten oder zu verachten. Sie zu veréndern ist unmoglich.» Das
Schicksal des Menschen ist im Laufe und mul3 sich vollenden.



Und nun beginnt Spengler das schaurige Bild der unaufhaltsamen Vernich-
tung, die er aus den Symptomen folgert, die durch die standig wachsende
Macht der Technik in unserer Zeit hervortreten. Er schildert die Tragddie, die
er in jeder hohen Kultur sieht: «Die Schopfung erhebt sich gegen den Schop-
fer. Wie einst der Mikrokosmos Mensch gegen die Natur, so emp0rt sich jetzt
der Mikrokosmos Maschine gegen den nordischen Menschen. Der Herr der
Welt wird zum Sklaven der Maschine.» «Der gestirzte Sieger wird von dem
rasenden Gespann zu Tode geschleift.»

Das ist das Bild, das uns Spengler mit virtuoser dialektischer Kunst als
Fluch und Rache der Technik malt: der unentrinnbare Untergang. Ich habe das
etwas ausfuhrlich darlegen mussen, damit man an diesem WortfUhrer die
Gedankenrichtung deutlich erkennt, die heute viele Menschen erfuillt.

Denn Spengler steht in diesen Gedankengangen nicht alein. Unter denVie-
len, deren Blick sichin dhnlichen Perspektiven bewegt, braucheich ausfriihe-
ren Jahren nur an Rathenau zu erinnern, der immer wieder seine warnende
Stimme erhebt gegen die «Mechanisierung des Lebens» durch das Techni-
sche, in dessen Zweckgebundenheit er die Gefahr des Errotenden sieht.

Oder man blickt auf Georges Duhamel, der neuerdings in einem geistrei-
chen, eindrucksvollen Buch «Szénas de lavie future», an amerikanische Ein-
driicke anknupfend, mit grausamem Stift ein Spengler an DUsterkeit nicht
nachstehendes Bild der entgotterten Welt entrollt, die wir bei einer weiteren
Diktatur der techni schen M echanisierung unseres Daseins zu erwarten haben.

Oder man braucht nur an den Schweizer Philosophen Ermatinger zu den-
ken, der in seiner Schrift «Technik und Geist» sagt: «Wie in alen Zerset-
zungsphasen einer geistigen Stufe: die technische Virtuositat triumphiert.
Auch hier, bedeutsam fir das Zeitalter der Technik, mal3t sich das Mittel an,
Zweck zu sein.» — Aber er zieht daraus schliefdlich trotz allem Pessimismus
die SchluR¥folgerung: «Auch fir uns wird eine neue Phase befreiter Geistig-
keit sich ankUndigen dadurch, daf3 die Technik wieder an die Stelle des Mit-
tels zurtcktritt.» Spengler aber endet ohne jede Wendung zur Abkehr: «Es
gibt keine weise Umkehr, keinen klugen Verzicht. Nur Tréumer glauben an
Auswege.»

Spengler hat sein Bild scheinbar nicht aus den Eindrticken heraus, die uns
gegenwartig erschittern, also als Folgerung der uns zur Zeit umgebenden
Chaos, sondern aus den Wurzeln einer «Philosophie des Lebens» heraus
erwachsen lassen. Aber es ist aus dem Schluf3kapitel leicht erkennbar, dal3
diese Philosophie in Wahrheit geboren ist aus dem Hirn eines Mannes, der
schwer krank leidet an den furchtbaren Seuchen, die er unsere Zeit schitteln
und zermirben sieht. Esgebuhrt sich, zunéchst festzustellen, dal3wir ihn nicht



etwa fur einen «eingebildeten Kranken» halten, sondern dal3 wir glauben:
kein Stift vermag die Gefahren, zwischen denen wir uns bewegen, deutlich
genug zu zeichnen.

Wer heute as Diagnostiker um sich blickt, wird lange suchen mussen,
wohin er sein Auge wenden soll, um schweren Krankheitsbildern zu entge-
hen.

Sollte es symbolische Bedeutung haben, dal3 es ein Krieg war, in dem der
lange vorbereitete Triumph der Technik entscheidend hervortrat? Die Ver-
nichtungskraft, die sie entfaltete, zertrimmerte eine alte Welt, nicht nur ihren
auReren Aufbau, sondern auchihr seelischesBild. Alle Betriffe von «Kampf»,
diese fundamental en Begriffe menschlicher Zusammenhéange, anderten sich.
Nicht nur der einzelne wurde ausgeschaltet, auch an die Stelle der Masse, die
fruher die Weltgeschichte entschied, trat die |eblose Technik als entscheiden-
de Macht.

Dasselbe Bild auf dem Gebiet der friedlichen Arbeit. Die Technik und ihre
Mittel, die Maschine, ermdglichen uns, die Arbeitsergebnisse in ungeahntem
Mal3e zu steigern, aber das Arbeitsleben des einzelnen schmiedet sie immer
mehr ans laufende Band.

Und das ist noch nicht einmal die Hauptsache. Aus der Steigerung der
Gutererzeugung durch die Macht der Technik entsteht eine doppelte Gefahr:
Nicht nur fir den Arbeitenden die Entseelung, sondern eine Entwertung des
Bedarfsan menschlicher Arbeitskraft. Auf jeden Arbeitenden entfallt ein stan-
dig wachsender Prozentsatz von Arbeitslosen.

Und wenn man nun meint, dal3 diesem Unsegen der Technik ein Segen
gegenuberstandein der Verbilligung und dadurch entstehenden grof3eren Ver-
breitbarkeit wiinschenswerter Gliter, so lauert auch hier die Enttauschung.
Wir kénnen es an einem erschreckenden Beispiel sehen: Je billiger auf dem
Weltmarkt durch Rationalisierung von Erzeugung und Verteilung das Korn
angeboten wird, um so sicherer verelendet unsere Landwirtschaft.

Wir sehen also, dal3 die Technik die Maschinerie der heutigen Wirtschaft
nicht verbessert, sondern gestort zu haben scheint.

Aber hat sie unsere L ebensformen nicht erleichtert? Hat sie nicht die M6g-
lichkeiten gegeben, Menschenmassen ohne Gefahr und Stérung zusammen-
zuballen? Kénnen wir nicht stolz sein auf unsere grof3en Stadte, diese Wun-
derwerke des Verkehrs? Gewil3 gewéhrt es einen grol3en geistigen Genul,
diese Entwicklungen zu verfolgen, aber wasist der menschliche Erfolg? Auf
der Erde, unter der Erde und tiber der Erde hasten die Menschen teilnahmslos
aneinander voruber. Die Technik eines gewaltigen unsichtbaren Uhrwerkes
regiert ihre Bewegung. Neben der M echanisierung des einzelnen Arbeitsvor-



ganges steht die Mechanisierung des gesamten Arbeitslebens der Grofl3stadt.

Dasist nicht nur ein aul3erer, das ist noch weit mehr ein innerer VVorgang.
Die unsichtbare Maschinerie unseres Lebens ist so kompliziert und in ihren
Zusammenhangen so weitgreifend geworden, dal? irgendeine Stérung ihre
Funktionen unverhdltnismaldig gefahrdet. Insbesondere jede Storung der
Geldmaschinerie gleicht einem Erdbeben, dasmit steigenden Fluten und sttir-
zenden Héausern Hunderttausende vernichtet. Die Weltangst, die wir im Mit-
telalter in kleinen Bezirken seltsam unheimlich aufleuchten sahen, jetzt fafdt
sie gleich Millionen mit Schauern seltsamer Panik.

Nirgends aber hat die Technik vielleicht mehr gewirkt, alsin der Mechani-
sierung dessen, was wir «Bildung» nennen. Das ungeheuerliche Anwachsen
der Reproduktion ist ein Gegenstiick zum Film und zum Radio. Ob die bil-
dende Kunst, das Theater, die Dichtung, das Konzertwesen daneben die Kraft
ruhiger Vertiefung behalten kann, ist noch nicht erwiesen. Einstweilen blinkt
und flackert auch die Kunst in alen ihren verschiedenartigen LebensauiRe-
rungen, unter dem Einflufd des Wechsel stromes neuer technischer Moglich-
keiten —blinkt und flackert, wie unser ganzes L eben. Der neue Strom, der hin-
durchgeleitet ist, findet verworrene Dréhte, oder sie sind verstandnislos im
alten Gebaudeverlegt, oder die Dréhtefehlen. Kurzschluf3. Verschandel ungen
und Entzindungen sind die Folge, und statt die Drahte handfest in Ordnung
gebracht zu sehen, miissen wir uns heute meist mit nichts anderem begntigen,
als mit Organisationen zur Priifung neuer Methoden oder mit Amtern zur
aktenmaliigen Erledigung von Klagen und Ansprichen.

Das ist ein boses Bild vom Zustand unserer Zeit, und wer es zeichnet als
Erganzung zu Spenglers philosophischen Ausfihrungen, scheint diese
zunéchst mit beflissener Lebhaftigkeit zu bestéatigen.

Wieist esmoglich, zu behaupten, dal3 dies nicht die Absicht ist?

Gewil3, all dassind Leidensziige, die unserem heutigen Leben eingegraben
sind und die irgendwie mit dem Siegeszug der Technik zusammenhangen. Es
waére toricht, sie Ubersehen oder gar mit dem Puder der Sophistik und dem
Lippenrot der Schonrednerei wegschminken zu wollen.

Nur wer diese Dinge mit vollem Bewul3tsein sieht und sich nicht scheut, sie
mit Namen zu nennen, hat das Recht, die Frage aufzuwerfen, ob esnicht doch
die Mdglichkeit gibt, zu sagen: Trotzdem. Spengler sieht nur die Symptome
des unentrinnbaren Endes, jedem der sich dagegen auflehnen will, ruft er ein
herrisches: «Optimismus ist Feigheit» entgegen. Wer aber kann in Wahrheit
wagen zu entscheiden, ob das, was wir sehen, ein Untergang oder aber ein
Ubergang ist?

Was wir in furchtbarer Reihung im Tone der Klage als charakteristische



Erscheinungen unserer technikdurchsetzten Zeit anfiihrten, kann man Punkt
fUr Punkt auch in die Form des Problems, oder besser gesagt der problem-
schwangeren Frage kleiden. Versuchen wir eseinmal.

Wasist im Kriege stérker hervorgetreten, die furchtbare Passivitét der von
der Technik umihr Heldentum betrogenen Masse oder die unerhorte Aktivitét
des mit der Technik verbundenen unerhérten Einzelheldentums des Fliegers
und Unterseebootfihrers?

Was wiegt fur das soziale Lebensbild des Arbeiters — normale Zeiten vor-
ausgesetzt — schwerer, die Mechanisierung seiner Leistung, oder die Freiheit,
dieihm die verkirzte Arbeitszeit bringt?

Was erzeugt die meiste Arbeitslosigkeit, die Rationalisierung des techni-
schen Vorganges, oder die Nichtrationalisierung einer verninftigen wirt-
schaftlichen Verteilung? Also die Frage des Marktes.

Hat wirklich die mechanisierte Technik die Zusammenballung der Men-
schen zur Folge, oder hat nicht die Zusammenballung der Menschen die
mechanisierende Technik zur Folge?

Ist es ein Zeichen grundsétzlichen Unvermdgens oder nur ein Ansporn zu
noch reiferer und stérkerer technischer Entfaltung, wenn grof3e mechanisti-
sche Organi sationen noch oft versagen?

Hat die breite Front technischer M dglichkeiten nicht allen Altersstufen und
allen Schichten auch die Pforte zu zahlreichen tieferen Gentissen getffnet?

Ist es nicht immer ein Chaos ringender Mé&chte gewesen, aus dem in alen
Kunsten die Begnadeten hervorgingen? Und haben sie nicht Kraft aus alle
dem, woran die Vielen, die Gleichgultigen, erkrankten, gesogen?

Gibt es Giberhaupt ein Gift, das nicht ebensogut zum Heilen wie zum Ster-
ben fuhren kann?—

Ich bilde mir nicht ein, dal3 solche Gegenfragen etwa L 6sungen bedeuten.
Sie raumen Schwierigkeiten nicht aus, aber das eine zeigen sie, dal3 es sich
nicht um fertige Zustande, sondern um Probleme der Zeit handelt, um
Erscheinungen, tber die noch nirgends das | etzte Wort gesprochen ist.

Ausallem aber leuchtet deutlich alsallgemeine Hauptfrage hervor, ob nicht
dieinnere und aul3ere, immer wieder auf technische Erscheinungen fuhrende
Krise unserer Zeit in erster Linie damit zusammenhangt, daf3 in untrennbar
zusammengehorenden Teilen unseres Daseinsmechanismus einzelne Ele-
mente zu hoher technischer Blte gebracht, andere Elemente aber noch ganz
vernachlassigt sind, so dal3 ein Versagen der erhofften technischen Vorteilean
dieser Ungleichméal3igkeit der Entwicklung liegt. Muf3 nicht solche Ungleich-
maf3igkeit innerhal b des gleichen Gesamtorgani smus notwendigerweise nach
unveranderbaren technischen Gesetzen zu Katastrophen fihren?



Erst eine gleichmaidige Entwicklung gibt den Untergrund fir die Hoffnung,
die machtlose und willkurliche Abhangigkeit von der Technik zu Gberwinden
und sie zum Werkzeug Uberlegener Absichten zu machen.

Wenn aber deutlich zu erkennen ist, dal3 das Leben des Tages in allen den
angedeuteten Problemen das letzte Wort noch nicht gesprochen hat, missen
wir weiter fragen, ob etwa ein Spengler auf Grund seiner philosophischen
Gedankenkraft das Recht hat, trotzdem zu letzten Schltissen zu kommen.

Betrachten wir das etwas genauer.

Hinter allem, was Spengler ausfihrt, steht die Vorstellung, daid alle Ent-
wicklung, die «das Raubtier Mensch» — den Herrenmenschen — vom
urspringlichen Verhdltnis zur Natur hinwegfihrt, den Keim des Entartensin
sich birgt. Von dem «Schopfertum contra naturam»», zu dem diese Entwick-
lung fahrt, spricht er wie von einem Frevel. Das mag eine faustische Auffas-
sung sein, wir kdnnen sie nur noch als eine historisch-dichterische empfinden.
FUr unsist auch der Mensch ein Stiick der Natur, und dader Intellekt ein Stiick
des Menschen ist, ordnet sich die Welt des Geistes in das Gesamtbild der
Natur als etwas Unldsliches ein und steht durchaus nicht im Gegensatz zuiihr.
Es hief3e die ganze Weltauffassung Goethes tiberschlagen, wenn wir nicht von
dieser Durchdringung von Geist und Natur ausgehen wollten, die der Angel-
punkt seiner tiefsten Gedanken ist. «Wer vom Geist handelt, muR die Natur,
wer von der Natur spricht, mufl3 den Geist voraussetzen oder im stillen mit-
verstehen.» In der Vorstellung dieser Durchdringung beruhte fir ihn der Gott-
esbegriff, den er anerkannte und um den er mit der Natur rang:

«Was kann der Mensch im Leben mehr erringen,

Alsdal3 sich Gott-Natur ihm offenbare.»

Von diesem hdchsten Gluck der Offenbarung der Geheimnisse der Natur
weil3 Spengler nichts—fur ihn entrei 3 der Mensch der Natur freventlich ihre
Geheimnisse, und sie récht sich dafr. Welch eine Vorstellung!

Hier stehen wir an einem geistigen Scheidewege. Wer die eine Seite ein-
schlagt, kann niemehr auf die andere Seite kommen. Wir bleiben auf der Goe-
theschen Seite.

Erkennt man aber einmal dieses heilige Ringen mit der Natur al's hdchste
AuRerung des ewige Gesetze suchenden Menschengeistes an, so gibt es kei-
nen Punkt, wo man sagen mul3. «Bis hierher und nicht weiter. Denn hier
erzeugt der Gelist die gefahrliche Technik.» Auf die Forderung der Grenzen-
losigkeit des Geistrevieres kommt es an, nicht auf die Frage, wieweit manin
diesem Revier wirklich vordringt. Esist nicht eine Frage desErfolgs, sondern
nur eine Frage des Strebens, um die es sich handelt.

Und darin liegt das zweite grof3e MiRversténdnis, das durch SpenglersAus-



fuhrungen geht und weiterwirkt. Er weil3 nichts von der Ethik der Technik.
«Woher entspringt denn die Technik anders, als aus den reinen Sphéren der
Mathematik und der Physik, also aus dem Geist der Ordnung und der Klar-
heit. Mit der Umsetzung der reinen Erkenntnis in die praktische Tat ver-
schwindet dieser reine Ursprung, doch nicht zwangslaufig; er kann ver-
schwinden, aber nur, wenn diese Tat einen schadlichen oder unreinen Zweck
verfolgt. Solange diese Zweckfrage vallig unentschiedenist, ist auch die ethi-
sche Frage unentschieden, sieist neutral.» Und wenn Ermatinger im Ton der
Anklage sagt: «Man fragt bel einer Maschine nicht nach Gesinnung und sitt-
lichem Wert. Man fragt nach Leistung», soist dasin Wahrheit keine Anklage,
sondern die Feststellung einer Selbstverstandlichkeit, deren neutralen Cha-
rakter man vielleicht am besten erkennt, wenn man an die Druckerpresse
denkt, dieses technische Instrument, mit dessen Hilfe man ebenso das
gemeinste Pamphlet, wie die Bibel verbreiten kann.

Ich glaube nicht, dai3 diese Tatsache daran irremachen kann, dal3 diesetech-
nische Erfindung einen Schritt «in der fortschreitenden Emanzipation des
Menschen aus der kausalen Verhaftungssphare zum Geist hin» (Dessauer)
darstellt und dadurch der Mission entspricht, die dem forschenden und gestal -
tenden Geist des Menschen gesetzt ist.

Und damit stol3en wir auf diedritte Verwirrung. Wenn vom Fluch der Tech-
nik gesprochen und daraus vernichtende Fol gerungen gezogen werden, macht
man keinen Unterschied zwi schen ihrem Wesen und zwischen dem Zweck, zu
dem irgendeine aul%er ihr liegende Macht sie braucht. Es ist aber eine ent-
scheidende Frage, ob sie Habsucht, Eigensucht, Verflachung, Veraul3erli-
chung notgedrungen erzeugt, oder ob Habsucht, Eigensucht, Flachheit und
AuRerlichkeit, die sowieso in dem groRen Tier, das wir Menschheit nennen,
schlummern, inihr einwirkungsvollesInstrument finden. Dal3dasder Fall ist,
kann man leicht beweisen, aber wie aulferlich esist, daf ir das Instrument ver-
antwortlich machen zu wollen und zu verzweifeln, weil man esnicht mehr aus
der Welt zu bringen vermag.

Die Erkenntnis des wahren Sachverhalts fuhrt nicht zum Verzweifeln, son-
dern zum Handeln, die Feststellung der Macht des Instrumentesim Dienst des
Verderblichen fuhrt zur Forderung des Kampfes, um es einzustellen in den
Dienst des Erstrebenswerten.

Esist der uralte Kampf alles htéheren menschlichen Lebens. Wie kann man
folgern, dal3 man schicksal haft gebunden die Hande in den Schol3 legen muf3,
well die Instrumente dieses Kampfes seine Methode von Grund auf &ndern.
Dieses Rechnen mit einem unentrinnbaren Schicksal gibt esfir den Goethe-
schen Menschen tberhaupt nicht.



«Leider horeich», sagt Goethein Wilhelm Meister, «schon wieder dasWort
Schicksal von einem jungen Manne aussprechen. — Das Gewebe dieser Welt
ist aus Notwendigkeit und Zufall gebildet. Die Vernunft stellt sich zwischen
beide und weil3 sie zu beherrschen.»

Esliegt eine besondere Grol3e darin, dal er, der alle Zusammenhange zwi-
schen Mensch und Kosmos wie kaum ein anderer erschaut hat, nie daran
zweifelt, dal3dem Menschen innerhalb der Gesetze seiner Bahn ein Spielraum
gegeben ist, der Heil oder Unheil von der Kraft seines Wollens abhangig
macht. —

Aber, mag man vielleicht sagen, was nutzen alle diese theoretischen Uber-
legungen. Sie mogen vielleicht richtig sein und das Verlangen rechtfertigen,
daf3 Spengler Ausdruck und A ufbau seines Gedankenganges andert, und doch
kann er mit seinen realen Schluf3folgerungen recht haben — nicht aus einem
Gesetz der Notwendigkeit heraus, aber aus einem Gesetz der Wahrschein-
lichkeit. Und wenn dieses Gesetz der Wahrscheinlichkeit praktisch fir sol-
chen Pessimismus spricht, ist es da nicht ziemlich belanglos, was theoretisch
vorangeht? Schliefdlich kommt es doch auf die Realitdten an.

Nein! Gegen diese materialistische Auffassung heif3 essich zu wehren. Sie
will Wahrscheinlichkeit fur Wahrheit setzen, und durch diesen Kunstgriff
bringt sie die grundfalsche Vorstellung mit sich, dald Pessimismus mutig,
Optimismus feige genannt werden kann, eine unbegreiflich schiefe Vorstel-
lung, die ein Denker auch nicht von ferne aufkommen lassen dirfte. Optimis-
mus und Pessimismus haben mit Mut oder Nichtmut grundsétzlich nichts zu
tun. Wehe dem Propheten, der sein Heldentum im mutigen Pessimismussieht,
ohnedurchihn andern zuwollen. Ja, selbst wenn ein Fiihrer noch so sehr tiber-
zeugt ware, dal3 er mit seiner Schar den hoffnungsl osen Weg des Todes schrei -
tet, ist er ein schlechter Fihrer, wenn er ihr nutzlos die letzte Kraft raubt, die
ihr geblieben ist, die Hoffnung. Esist ein schlechter Prophet, der nichts weil3
von der ungeheuren geheimnisvollen Macht der Suggestion, von ihren nega-
tiven und ihren positiven Wirkungen, der Suggestion, die auch heute noch
Wunder tun kann. Sie ist trotz aller Unmef3barkeit und Unverstandlichkeit
eine ebenso gewaltige Macht, wie das kiihle Reich der Vernunft und des Ver-
standes, dem diese gefahrliche Technik entspringt. Auch hier Gift oder Heil-
mittel, je nach dem Gebrauch in der Hand des Uberlegenen.

Aber diese Feststellung wird nicht etwa deswegen gemacht, um durch sie
von der Diskussion der Wahrscheinlichkeitsfrage zu entbinden. Wie steht es
mitihr?

Esist leicht zu erkennen, dal3 Spengler nicht nur im Bann seines phil osophi-
schen Systems steht, dessen Ablehnung wir zu begriinden versucht haben, son-



dern zugleich im Bann der oft erprobten Beweiskraft historischer Analogien.

Alle grolRen Kulturen sind an der Uberspitzung ihrer Verfeinerungen
zugrunde gegangen. Ob wir zu den Assyrern oder zu den Agyptern, den Grie-
chen des Hellenismus oder den Romern der Kaiserzeit blicken, immer zeigt
sich das gleiche Bild. «Es gibt ein Gesetz, das Uberspannung der Hochziich-
tung, sobald sie auf Inzucht beruht, unfruchtbar macht.» Und dazu kommt als
zweites Gesetz, dald esin allen Fragen der Kultur kein Zurtick gibt. Die Kur-
bel dreht nur nach vorn. Sobald es deshalb kein Vorwérts mehr gibt, entsteht
der Zusammenbruch, der nach mechanischen Gesetzen eintreten mul3, wenn
eine lebhafte Bewegung plétzlich angehalten wird. Die energiegeladenen
Teilefliegen sinnlos auseinander, es entsteht die Katastrophe.

Das geschieht, sobald es kein Vorwéarts mehr gibt. Die erste Frage ist also:
gibt esnoch ein Vorwarts? Aber auch, wenn sie bejaht wird, ist das noch nicht
entscheidend. Entscheidend ist erst die Verbindung mit der zweiten Frage, ob
diese Steigerung des Vorwarts die Gefahren, um die es sich handelt, zwangs-
laufig mitsteigert, oder ob die Richtung, in der sich die Vorwartsbewegung im
einzelnen abspielt, verschieden, vielleicht gar nach vollig anderer Seite ein-
geschaltet werden kann.

Dal3esan sich auf der Bahn der Technik einstweilen noch ein weiteresVor-
waérts gibt, bedarf wohl kaum einer |angeren Auseinandersetzung. Wir dirfen
mit Recht sagen: was wir gegenwaértig erleben, ist ein Anfang. Viele Unvoll-
kommenheiten, viel Versagen und ungezahlte Verzerrungen erkléren sich dar-
aus ohne weiteres. Aber es wére allzu bequem, in der Vervollkommnung der
technischen M 6glichkeiten an sich bereitseinen Trost zu sehen. Man mul3fra-
gen, wozu kann diese Vervollkommnung verwandt werden?

Wenn man sich klarmacht, was die Technik in erster Linie umgestaltet hat,
so kann man sagen: unser Raumbewultsein. «Zeit» hat ein anderes Verhaltnis
zu «Raum» bekommen. Raum ist geschrumpft. Aber es handelt sich dabe
nicht nur um die materiell-komparativische Frage des grofer oder kleiner,
oder gar um die sportlich-superlativische Frage des Rekords, so sehr dasauch
gegenwartig im Vordergrund steht. Es handelt sich vielmehr in erster Linie
darum, dal3 der Raum in ganz anderem Sinne fal3bar geworden ist, und wir
dadurch in einer friiher unbekannten Art souveran Gber ihn disponieren kon-
nen. Hat unsere Zeit die Umstellungsmdglichkeit, die sich daraus ergibt,
bereits fruchtbar ausgenutzt? Sie fangt kaum an.

Aber auch diese Erfal3barkeit des Raumes scheint mir noch nicht die Haupt-
sache zu sein. Die Hauptsache ist eine Verénderung in der inneren Schau des
Raumes, den die Technik hervorgebracht hat, eine Beobachtung, die ich
zuerst von Eugen Diesel hervorgehoben finde.



Wir sind bisher gewohnt, die grof3en Zusammenhénge des Raumbildes
unserer Umgebung flachenhaft zu erleben. Wahrend der Eisenbahnfahrt
wickeln sie sich als Bildstreifen vor uns ab. Wir erleben den Raum land-
schaftlich. Schon dasAuto andert diesVerhaltnis. Der Fahrer erlebt den Raum
in der Richtung seiner Bewegung; dadurch wird die Flachenhaftigkeit des
Bildstreifens aufgehoben, der Fahrer erlebt ihn dreidimensiona in seinem
Auf und Ab. Er erlebt den Raum geographisch.

Vollends aber verandert das Luftbild des Flugzeugs unser Erlebnis. Jetzt
erst offenbart sich der Raum in seinem vollen Wesen, in seinen alles tber-
spannenden, organi schen Zusammenhangen. Wir erleben ihn geopolitisch.

Sollte eine sol che fundamentale Umstel lung unseres Verhaltni sses zu unse-
rer Umwelt, wie die Technik sie hier hervorgebracht hat, wirklich auf die
Dauer seelisch ohne tiefgreifenden Einfluf3 bleiben kdnnen?

Dem Wasserlauf gegentiber hat sich unser Raumgefihl schon durch die
technischen Leistungen der Vorkriegszeit entscheidend verandert. Der Flul3,
der friher Grenze war, ist infolge der Mal3nahmen der Technik das genaue
Gegenteil, namlich die réumliche Mittel achse eines Bezirkes geworden. Ufer
trennen nicht mehr, sondern verbinden. Wie, wenn die wachsende Kraft der
Technik jetzt die gleiche Umgestaltung beim Meere hervorruft? Die Anl&ufe
dazu erleben wir t&glich in bunter Mannigfaltigkeit. Sobald das Trennungs-
gefuhl schwindet, das dadurch entsteht, dal3 wir heute noch in verschiedenen
Kontinenten zu denken gewohnt sind, und statt dessen gegentiberliegende
Ufer trotz aler Meere s gemeinsamer zusammenhéngender Raum empfun-
den werden, verschiebt sich der Begriff des Abendlandes bis zur Unkennt-
lichkeit, und die Westkuste Europasist mit dem Schicksal der Ostkiste Ame-
rikas vielleicht enger verknipft, als mit ihrem eigenen Hinterlande. Wie sieht
es dann mit einem «Untergang des Abendlandes» im Spenglerschen Sinne
aus?— Gibt es angesi chts sol ch eines tibernati onal en Raumgef iihl s noch histo-
rische Anal ogien und geographische Schulbegriffe, auf dieer sich stiitzt? Gibt
es noch jene verderbliche Inzucht in sich geschlossener Kulturen, die nach
biologischen Gesetzen zugrunde gehen miissen? — Ist nicht statt dessen ein
neuer Blutkreislauf der Kultur eine grof3e Wahrscheinlichkeit, wennwirindie
Auswirkungen zukinftiger Technik blicken?

Ich weil3, dal? die sanierende Kraft eines neuen Raumgefuhls fir das Ver-
haltnis der V 6lker untereinander nicht bewiesen werden kann, aber ich scheue
mich nicht zu sagen, dal3 ich daran glaube, 8hnlich wieich an die entscheiden-
de umbildende Kraft des Klimas glaube. — Ein neues seelisches Klimaentsteht
durch solch gewaltige Verschiebungen wie sie Anderung von Raumbegriffen
bedeutet. Hat unsere Zeit die Umstellungsmdglichkeiten, die sich daraus erge-



ben, bereits fruchtbar genutzt? Sie hat kaum begonnen, daran zu denken.

Aber blicken wir aus diesen schwer kontrollierbaren Perspektiven desV 6l-
kerverhdtnisses in das Bild des fester umrissenen Problems des einzelnen
Volkes. Waswir oben andeuteten, |&3t hier die Zentralerscheinung, inder sich
vor unserem heutigen Auge der Fluch der Technik offenbart, unberthrt, jene
widernatiirliche Massenhaufung der Menschen, die wir Grof3stadt nennen.

Man hat sich gewohnt sie ohne weiteres als Ausgeburt der Technik zu
betrachten. Und dochist einessicher: der Zug zur Zusammenrottung der Men-
schen beginnt aus hundertfaltigen soziol ogischen Griinden lange bevor Tech-
nik im heutigen Sinne das L eben beherrscht. Waswir heutein dieser Hinsicht
an Ballungen erleben, ist nur eine Steigerung, die ohne die rettende Hilfe der
Technik nicht moglich, das soll heiféen nicht ertraglich wére. man hat durch-
aus ein Recht zu fragen: ob nicht der eigentliche Fluch unserer Zeit die Ten-
denz zur Massenhaufung der Menschen ist, und ob es wirklich so sicher ist,
dai’ die Technik die Massenhaufung und nicht die Massenhaufung die Tech-
nik geboren hat. Aber nicht diese eigentimlichen Verflechtungen von Ursa-
che und Wirkung, die unser L eben kennzeichnen, und die der Fanatiker einer
| dee so bequem fir einseitige Zwecke nutzen kann, ist das, was unseigentlich
interessiert. Unsinteressiert die Frage: ist es eine eingeborene und nicht los-
|6sbare Eigenttimlichkeit der Technik, Massenhaufung zu erzeugen? DieAnt-
wort ist einfach: mit den Mitteln der Technik kann man, technisch betrachtet,
ebenso leicht zerstreuen, wie man mit ihnen sammeln kann. Man kann —und
das zeigen neueste «Errungenschaften» auf ihrem Gebiet mit grof3er Deut-
lichkeit — ebensogut ein dezentralisiertes L eben befruchten, wie man das zen-
tralisierte mit seinen modernen Reizen ausgestattet hat. Die Verkehrseinrich-
tungen lassen sich, grundsétzlich betrachtet, ebensogut von innen nach auf3en
wie von auf3en nach innen benutzen, sie haben kein zwingendes Vorzeichen.
Die modernen Versorgungseinrichtungen: Gas, Elektrizitét, Wasser, Abwas-
ser, dieurspriinglich zentralisiert werden, um dem Haufendasei n sei ne Gefah-
ren zu mildern und seinen fortschrittlichen Reiz zu geben, sind langst zu zen-
tralen Systemen ausgebaut, die viele Kilometer um eine Grol3stadt herum
beherrschen. Um mit Freunden zu plaudern, braucht man keine gemeinsame
Promenade; die Unterhaltungseinrichtungen von Musik, szenischer Schau,
wissenschaftlicher Belehrung, die den Kulturkéder der Zusammenrottung
ausmachten, sind heute an beliebige Stellen verpflanzbare private Angele-
genheiten geworden. «Ein gut Tell der Lebenseigentimlichkeiten, die
urspranglich mit dem Wesen der Grof3stadt unldsbar verkntipft schienen, sind
heute beliebig bewegbar geworden.»

Esist ein Irrtum, dal’ die Technik zu immer mehr gesteigerter Konzentrati-



on der L ebensformen zwingt, wir benutzen sie nur einstweilen dazu. Und das
tunwir, weil die Formen der Arbeit solche K onzentration alerdingserfordern.
Aber «esist vollig gedankenlos, ein Bild der technikbeherrschten Zukunft so
zu zeichnen, dal3 man die Erfordernis der Arbeit zum Erfordernis des gesam-
ten Daseins stempelt und daraus jenen schliefdlichen Zusammenbruch der
grof3en Menschenanhaufungen folgert, den wir in Zeiten beobachten konnen,
denen eben nicht diese Dezentralisationsmittel heutiger Technik zur Verfu-
gung standen, und die gerade an diesem Mangel, an dieser damals unentrinn-
baren Haufung zugrunde gingen».

Daid wir, die wir eben erst in die Bedingungen der neuen Zeit hereinge-
schleudert sind, nicht mit einem Schlage die ate Konzentrationsmaschinerie
zu einer Dezentralisationsmaschinerie umbauen konnen, ist wohl selbstver-
standlich, obgleich der Stadtebau unserer Zeit esseit langem als Ziel hinstellt.
Aus den sich daraus ergebenden hochst problematischen und oft abstof3enden
Ubergangserscheinungen verzweifelnd das Bild der Zukunft malen zu wol-
len, ist sehr kurzsichtig. Es kann kein Zweifel sein, dal3 alle Anzeichen heute
schon darauf deuten, dal3 die Lebensform der Zukunft gekennzeichnet sein
wird «durch eineimmer verstérkte Konzentration des Geschéfts- und Arbeits-
lebens und durch eineimmer verstarkte Dezentralisation des Wohn- und Pri-
vatlebens. Beides tragt, fir sich betrachtet, den Keim der Gesundung in sich,
aber erst in seinem Wechselspidl liegt das eigentlich Neue.» Es kann darin
eine physische und eine psychische Bereicherung liegen, die noch keiner Zeit
zur Verfuigung stand, wenigstens nicht fir die grof3e Menge der Menschen.

Hat unsere Zeit diese Umstellungsmoglichkeit, welche die Technik ihr bie-
tet, bereits fruchtbar ausgenutzt? Sie féngt erst an, sie zu begreifen.

Aber dal3 sie anfangt, zeigt schon die Fulle der Ideal plane fir einen kinfti-
gen Stadtmechanismus, mit denen unser heutiger Stadtebau Uberschittet
wird. Dal3 diese Plane einstweilen nur Utopien sind, well sie nicht mit einer
Umgestaltung des Vorhandenen rechnen, was doch praktisch alein in
Betracht kommt, das méchteich gar nicht besonders stark hervorheben. Denn
eshandelt sich bei solchen Ideen mit Recht zunachst um das Plastischmachen
eines geistigen Prinzips. Weit wichtiger ist, dafl3 diese oft sehr geistreichen
Konstruktionen der Stadt der Zukunft, wiesieein Hilberseimer, Le Corbusier,
Wolf und viele andere aufgestel It haben, sich meist noch gar nicht davon los-
machen, an Stelle einer schlecht konstruierten grof3en Maschine eine besser
konstruierte grof3e Maschine zu setzen. Das scheint mir kein entscheidender
Trost.

Aber auch naivere, und das heif3t fir mich |ebendigere Bilder von der Stadt
der Zukunft tauchen dazwischen bereits auf. Ich denke beispielsweise an



Frank LIoyd Wright, mit dem sich Deutschland geradeinfolge einer mit unge-
wohnlichem Interesse aufgenommenen Wanderausstellung besonders einge-
hend beschéftigt. Ebenso, wie er in der Architektur statt eines Anhangers des
abstrakten Stils, wieihn die unpersonliche Grol3stadt hervorbringt, ein Predi-
ger des «organischen» Stils ist, das heifdt einer Architektur, die aus Klima,
Natur und Bauplatz hervorwéachst und neben Zweck und Materialgerechtig-
keit auch dem individuellen Geflihl seinen Schaffensraum &3t — ebenso sieht
er die zukinftige Lebensform der Menschenmassen al's einen aus den Natur-
bedingungen entwickelten freien Organismus.

Nach Wrights Vorstellungen 16st die Grof3stadt sich auf in Streifen. Die
Autostral3e gibt deren Ruckgrat, die Tankstellelauter kleine Knotenpunkte fiir
grof3stadtische Bedirfnisse. Um diese Knotenpunkte liegen die gelockerten
Siedlungen. So entsteht ein Netz. Dies Netz verbindet verschiedene Konzen-
trationspunkte systematisch gegliederter Arbeit. Die Grof3stadt nicht ein
Stern, nicht eine Knolle, sondern ein weitgespanntes Netz, dessen Faden sich
frel den auReren Gegebenheiten anschmiegen. Mir will scheinen: eine gltick-
liche Vorstellung, well sieweit mehr wie dieinteressanten Reformmaschinen
die Umentwicklung al's moglich erscheinen [&3, die allein praktisch moglich
ist, und die uns hoffentlich einmal bevorsteht.

Einem Manne, der wie ich taglich erlebt, wie schwer esist, einmal Geflig-
tes aus seinem technischen und juristischen Bann zu 16sen, liegt esfern, die
M oglichkeit solcher Umentwicklung im Tempo zu Uberschétzen, auch liegt es
nahe, auf Rufdand zu verweisen, wo sie, soweit man bisher erkennen kann,
dazu benutzt wird, um dem Leben womaoglich noch schwerere mechanisti-
sche Ketten zu schmieden. Fur uns kommt es im Augenblick nur darauf an,
nachzuweisen, dal3 die Technik uns Ausblicke ertffnet, die durchaus nicht
nach der Seite der immer stérkeren Fesselung unseres L ebens zu liegen brau-
chen, sondern dal3 sie die Mdglichkeit hat, innerhalb jener Zwénge, die nétig
sind, um Chaos zu ordnen, Zonen einer neuen Freiheit zu schaffen. Das
bedeutet: Der Mensch nicht mehr Sklave der Technik, sondern ihr Gebieter,
dem siefir verniinftig geschaute Ziele gehorcht als méachtiges Haustier. Esist
kein Grund, anzunehmen, dal3 solch ein Zustand unmoglich sein soll, wenn er
als Ziel erkannt und mit aller Kraft angestrebt wird.

Wir haben uns gewohnt, solche Bilder immer aus der Perspektive der Stadt
zu zeichnen. Das Land kommt dabel gleichsam nur in Betracht, soweit eseine
Beute der Stadt ist. Wir beginnen allmahlich das Ungentigende solcher
Blickrichtung zu begreifen, die Gefahr des gedankenl osen Gegensatzes zwi-
schen Stadt und Land zu erkennen. Die grof3e Bewegung, die wir Landespla-
nung nennen, ist der Beweis dafir. Es liegt durchaus nicht fern, zu sagen:



«Gut, wenn ihr euch auch die Lebensfahigkeit der notwendigen Arbeitskon-
zentrationen, die wir Stadt nennen, durch reformierende Umkonstruktion
sanierbar denken kénnt, daswird euch nichts niitzen, wenn nicht zugleich das
Gleichgewicht geschaffen wird, das in Gestalt der Lebensfahigkeit der land-
wirtschaftlichen Nahrungsproduktion unumgéanglich nétig ist.» Es wére ver-
messen, zu glauben, dal3 man in diese Frage, diein weltwirtschaftliche Erwé-
gungen fuhrt, mit wenigen Worten hereinzuleuchten vermoéchte, man kann
nur fragen, ob die Sanierungstendenzen der Stadt, die wir andeuteten, den
Sanierungstendenzen der Erndhrung durch die eigene Scholle entgegenge-
setzt sind. Und das 183t sich verneinen. Sie liegen in der gleichen Richtung.

Man kann sich vorstellen, dal3 die Auflockerung der Grol3stadt Zwi-
schenstufen zwischen Stadt und Land erzeugt oder doch anbahnt, diewir bis-
her auf kiinstlichem Wege nur mit wechselndem Erfolg ins Leben zu rufen
versucht haben. Das Endziel, das dabei bekanntlich von Reformatoren ver-
folgt wird, beruht auf einer sehr einfachen, heute vielfach gemachten Uberle-
gung: sobald ein Mensch sich durch landwirtschaftliche Arbeit selbst ver-
sorgt, ist er eine Nummer weniger bel beiden Arten von Gefahren, die
hauptsachlich uns bedrohen: der Gefahr der Arbeitslosigkeit und der Gefahr
der Uberproduktion, insbesondere der Gefahr der Produktion unverwertbarer
Erzeugnisse. Er wurde gleichsam neutralisiert gegentiber den unberechenba-
ren volkswirtschaftlichen Krisen, die unsere Kraft bedrohen.

Dieser Gedankengang hat die Wichtigkeit der Schaffung kleiner selbstan-
diger landwirtschaftlicher Betriebe allgemein zum Bewul3tsein gebracht. Und
obgleich die Erfahrung bewiesen hat, dal? die Verwirklichung dieser so ein-
fach erscheinenden I dee praktisch auf grof3e Schwierigkeiten stof3t und man-
chen Versuch zum Scheitern gebracht hat, tritt das Streben, in dieser Richtung
mit geeigneten Kraften weiterzuarbeiten, immer wieder |ebendig hervor. Da
aber auf diesem Wege selbst im besten Falle nur einer im Verhdltnis zum
Winschenswerten kleinen Zahl geholfen werden kann, tritt daneben das Pro-
blem des der Stadt verhafteten Arbeitslosen und des Kurzarbeiters hervor.
Dieswelist aber ebenfalls auf eine Férderung alles dessen, was mit Gartenbe-
stellung in Verbindung steht, auch wenn es nicht zum Vollerwerb fihrt.

Allesdies gewinnt erhthte Bedeutung angesichts des allgemein bemerkba-
ren Stillstandes im Wachstum der Grof3stadt, eine Nachricht, die der Stadte-
bauer, der die ungeheuren Schwierigkeiten kennt, dieihr standiges Wachstum
durch den Zustrom von aul3en im letzten Jahrzehnt hervorrief, wie eine Ver-
heil3ung hort.

Vielleicht vermag das alte Ideal aller stadtebaulichen Siedlung, dasKlein-
haus mit Gartenfleck in bescheidenster Form, doch noch eine wachsende



Rolle zu spielen, wenn es auch das Miethaus nie ersetzen wird.

Kurz, wir stehen an der Schwelle einer stadtebaulichen Entwicklung, in der
der bestellte Boden eine wachsende Rolle spielt, und zwar nicht allein alseine
von der Stadt losgelGste Erscheinung, sondern ebensosehr in einer Zwi-
schenstufe. Wenn es wirklich dahin kommen sollte, dal3 der stadtische Arbei-
ter angesichts der Arbeitslosigkeit nur noch einen verkirzten Arbeitstag und
entsprechend verkirzten Lohn erhalten kann, spielt die Kleingartenparzelle,
dieihm ein Zusatzeinkommen gewahrt und fUr deren Bewirtschaftung er dann
wirklich Zeit hat, eineimmer wachsende Rolle.

Man sieht: schon jetzt, mitten im Chaos, macht sich eine Bewegung gel-
tend, die nicht nur die Stadt lockert, sondern auch den Ubergang zum Land
sucht. Wenn wir das hier hervorheben, geschieht es nicht, weil wir glauben,
dald man nun aus dieser Bewegung im Handumdrehen ein Heilmittel machen
kann. Aber wir sehen darin ein Symptom, ein Symptom, das zeigt, dal3 die aus
den Folgen der Technik erwachsenen Erscheinungen unserer Zeit durchaus
nicht allein die Tendenz in sich tragen, die begonnenen Entwicklungslinien
gefahrlicher Art mehr und mehr zu steigern, sondern, dal3 entgegengesetzte
heilende Tendenzen bereits hervortreten und auf alle Falle durchaus moglich
sind.

Wenn wir aber solche Feststellungen schon in den verschiedensten Zusam-
menhangen des heutigen Tages zu machen vermdgen, so berechtigt das wohl
zu der Folgerung, dald unsere heutigen Zusténde nicht eine Phase sind in einer
zwangslaufigen Bahn, die zur stetigen Steigerung ihres gefahrlichen heutigen
Wesensfiihrt, sondern ein Ubergang zu neuen Mdglichkeiten, von denen kein
Prophet sich vermessen kann zu sagen, wie sie sein werden.

Und mehr wollen wir nicht.

Wenn wir uns dagegen wenden, pessimistisch zu prophezeien, ist es eben-
so unverantwortlich, optimistisch das gleiche zu tun. Mag sein, dal3 es uns
nicht gelingt, die Gefahren der Weltenwende, in denen wir stehen, zu mei-
stern. Wenn wir in systematischer Ermutigung erschlaffen, wird es ganz
gewil3 nicht gelingen. Unsere Zeit hat in ihren N6ten und ihren Enttauschun-
gen eine Hoffnung behalten — dasist die Technik. Esist kein Zweifel, da3 die
Hoffnung, die man an sie kntipft, oft, ja meist, gedankenlos nach einer ganz
falschen Richtung geht. Das aufzukléren ist nitzlich und gesund, und auch
Spenglers Schrift ist in diesem Sinne nicht unniitz. Aber sobald man erkennen
kann, dai diese Hoffnung auch noch nach einer ganz anderen Seite gerichtet
werden kann, muf3 man sich mit aller Kraft dagegen stréauben, wenn jemand
sie ausrotten will und mit heroischer Geste auf das dann entstehende Nichts
weist.



«Esist nicht wahr, dal3 die Technik verdammt ist zur Damonie, dieim See-
lenlosen liegt.» Wir benutzen sie nur meist, ohne den Versuchihrer Beseelung
zu machen, und bristen uns gar damit.

Esist vollends nicht wahr, dal3 die Gewalt der Technik unseren Schicksals-
weg elndeutig zum Untergang bestimmt. Wir wollen nicht wie Gladiatoren in
die Arena des Schicksals getrieben werden mit der einzigen Aussicht auf die
Genugtuung, ansténdig zu sterben. Das ist das, worauf Spengler am Schiuf3
seines Buches als einzigen Trost verweist.

Nein, zu seinem heroisch gemeinten «Stirb!» setzen wir noch ein Wort
hinzu, das uns die einzige Form wirklicher menschlicher Tapferkeit zu zeich-
nen scheint — das Wort «und Werde! ».

Stirb und Werde!

Beide Imperative, die uns Goethe als letzte Formel seiner Lebensweisheit
zuruft, sind gleich wichtig. Das ist ein oberflachlicher Betrachter, der unsere
Zeit kennt und glaubt, ales wirde schon frohlich weitergehen, wenn es nur
die nétige Sonne zum Weiterleben bekame.

Nein, erst einmal heifdt es: «Stirb!» Erst einmal miissen wir uns aus vielen
beguemen Gedankenldufen, aus vielen lieben historischen Vorstellungen, aus
vielem unvollkommenen Beginnen losrei3en und mutig begraben, was nicht
mehr |eben kann oder nicht mehr |eben darf. Erst dann gibt es ein Vorwarts-
schauen, erst dann beginnt aus geheimnisvoller Ferne das grof3e Schopferi-
sche «Werde» zu tonen! Lauschen wir darauf, damit wir es nicht tberhdren!
Nicht im lauten Rausch der Selbstgewi(3heit und nicht in der dumpfen Taub-
heit der Entmutigung. Denn beidesist gleich geféhrlich. |



