29. Januar 1997

Professor Dr. Dr. Annemarie Schimmel
7. April 1922 —-26. Januar 2003.
Islamwissenschaftlerin. Erfurterin.
Begann im Alter von 15 Jahren mit dem
Studium der arabischen Sprache.

Nach dem Abitur 1939 Studium der
Arabistik und Islamwissenschaft.

1941 Promotion in Orientalistik,

fiinf Jahre spéter Habilitation.

1951 Promotion in Religionsgeschichte.

1952 erste Orientreise. Seit 1953
Hochschullehrerin u.a. in Ankara,
Bonn und Cambridge. Wird 1955

mit dem Friedenspreis des Deutschen
Buchhandels ausgezeichnet.

Professor Dr. Annemarie Schimmel
Tréigerin des Friedenspreises des Deutschen Buchhandels 1995

,Muhammad Igbal — zwischen Poesie, Philosophie und Politik*

Meine Damen und Herren, wenn ich Muhammad Igbal als Thema fiir den
heutigen Vortragsabend ausgewéhlt habe, so aus zwei Griinden: Einmal gilt
er ja als der ,,geistige Vater* Pakistans, das in diesem Jahr fiinfzig Jahre alt
wird, zum anderen aber — und das ist ein personlicher Grund — ist es jetzt gera-
de flinfzig Jahre her, dass ich in einer meiner ersten Vorlesungen an der Uni-
versitidt Marburg tliber Igbal als eine Briicke zwischen Ost und West gespro-
chen habe. Ich hatte damals von seinem Werk gelesen, wusste aber noch nicht
viel. Aber seit dieser Zeit hat er niemals aufgehdrt, mich zu faszinieren, weil
er einer der wenigen Denker ist, die nicht nur im Islam tief verwurzelt waren,
sondern auch eine erstaunliche Kenntnis des europdischen und vor allem des
deutschen Geisteslebens aufweisen.

Seit jener Zeit sind Dutzende — vielleicht Hunderte — von Biichern und Tau-
sende von Artikeln und Pamphleten tiber ihn geschrieben, 98 Prozent davon
voller Lob und Begeisterung, unkritisch, ganz wenige auch kritisch. Denn fiir
Pakistan ist er gewissermaf3en der Garant seiner Existenz und der Garant der
Zukuntft.

Wir werden sehen, wie sich das ausgewirkt und aus welchen Griinden Igbal
eine solche Rolle gespielt hat.

Lassen Sie mich ganz kurz sein Leben skizzieren. 1877 in Sialkot im nord-
lichen Pandschab aus einer Kaschmiri-Familie geboren, studierte er zunéchst
in Lahore, kam dann nach Cambridge, wo er Jura und Philosophie studierte.
Sein Lehrer war ein Hegelianer, MacTaggart. 1907 finden wir ihn in Heidel-
berg, wo er Deutsch lernte, und im gleichen Jahr wurde seine Dissertation in
Miinchen akzeptiert von dem Semitisten Friedrich Hommel, eine Disserta-
tion, die zum ersten Mal die Entwicklung des metaphysischen Gedankens,
also des religiosen Bewusstseins, in Iran nachgezeichnet und damit die erste
Arbeit ist, die sich auf diesem Gebiete ausgezeichnet hat. Sicher, sie hat viele
Schwichen, aber es war ein erster, genialer Versuch.

Im Jahre 1910 finden wir ein interessantes Dokument des Dichters, der bis
dahin Gedichte in seiner Muttersprache Urdu geschrieben hatte, wobei er
stark von der deutschen und der englischen Romantik beeinflusst war. Aber
in seinen kleinen Notizen, in ,, Stray Reflections “, hat er seine Eindriicke von
Europa, vor allen Dingen von Deutschland, von Dichtung, Politik und Reli-
gion niedergelegt. Es ist erstaunlich, wie viele seiner spateren Gedanken
bereits in diesem diinnen Heftchen vorhanden sind. Darunter ist ein Gedan-
ke, der mich immer erschiittert, wenn ich daran denke, wie sich Pakistan in
den letzten Jahren veridndert hat, ein Land, das ich seit 1958 nah kenne. Er
schreibt da: ,,Nationen werden geboren, in den Herzen der Dichter. Sie gedei-
hen und sterben in den Hianden von Politikern.* Damals wusste er noch nicht,
dass er einmal der ,,Vater* Pakistans werden sollte.

Igbal, wie gesagt, zunédchst einmal in seiner Dichtung von der europédischen
Romantik und von Hegelscher Philosophie stark beeinflusst, erlebte dann
eine Wandlung. Sie kiindet sich schon um 1910 an, wird zum ersten Mal ganz
deutlich wéahrend des Balkankrieges, als er ein gewaltiges Gedicht schrieb:
die ,,Schikwa“, die ,,Klage*, in Urdu, und darauf die Antwort Gottes:
., Dschawab-i Schikwa . Diese Gedichte sind vielleicht gar nicht so originell,
denn zwei Jahre nach Igbals Geburt, im Jahre 1879, hatte der erste grof3e
modernistische Dichter des muslimischen Indien, Hali, ein langes Gedicht,
,,Die Ebbe und Flut des Islam®, verfasst, das bis heute den Urdu lesenden
Muslimen lieb und wert ist; denn Hali, ein Mitarbeiter des ersten gro3en indo-
muslimischen Reformers, Sir Sayyid Ahmad Khan, hat in diesem Gedicht das
Versagen der Muslime dargestellt. Warum, so fragt er, habt ihr eure Pflichten
vernachléssigt? Warum ist die ganze glorreiche islamische Geschichte an
euch jetzt voriibergegangen? Friiher wart ihr in Spanien, und ihr beherrschtet



die Welt. Jetzt seid ihr von allen Seiten von Unterdriickern umgeben.

Wir miissen uns vorstellen, er schrieb das 22 Jahre nach der so genannten
,Mutiny*, 1857, jenem Aufstand der Soldaten gegen die britische Besat-
zungsmacht — wenn man so sagen darf. Darauffolgend iibernahm die briti-
sche Krone Britisch-Indien mit Ausnahme der Fiirstenstaaten. Die Muslime
lebten also zum ersten Mal fast vollstindig unter einer Kolonialherrschaft,
und der Kampf, ihre angestammten Werte zu bewahren, kennzeichnet das
gesamte Ende des 19.Jahrhunderts.

Es ist aber auch eine Zeit, in der neue Literaturgattungen auftreten; die
schwirmerischen, mystischen Gedichte werden zwar fortgesetzt, aber von
den Reformern stark kritisiert. Die frivolen Liebesgedichte, aus der Schule
von Lucknow, werden ebenfalls kritisiert, und zum ersten Mal — deswegen
erwahne ich Hali — kommen praktische und zeitgeméfe Themen in die Poe-
sie, und man spricht nicht mehr von schmerzerfiillten Liebesgeschichten,
sondern erzahlt ganz klar und deutlich das traurige Schicksal der Witwe, das
Schicksal der Waisenkinder, und ruft dazu auf, den Frauen eine bessere Aus-
bildung zu geben und Ahnliches. Das Gleiche findet sich in den damals zum
ersten Mal als Literaturgattung aufstrebenden Romanen und Novellen.

Igbal steht also in einer Stromung, in der die Zeitkritik — die politische Kri-
tik, die soziale Kritik — immer starker wurde, und seine Gedichte, die ,,Klage*
und die ,,Antwort Gottes auf die Klage*, passen genau in dieses Schema hi-
nein. Auch er, wie sein Vorginger Hali, hat hier die Muslime klagen lassen
iiber ihr ungerechtes Schicksal und hat Gott sie dann schelten lassen, weil sie
sich von den Wurzeln der Religion so weit entfernt hatten.

Dann kommt der eigentliche Umbruch in seinem Leben. Es wird erzihlt, er
habe eines Nachts ein Traumbild von Maulana Dschalaladdin Rumi, dem
grofBten persisch schreibenden mystischen Dichter des Mittelalters, gesehen,
der ihn aufgefordert habe, ein Mathnawi, ein episches Gedicht in Doppelver-
sen, zu schreiben, in dem er sich der persischen Sprache bediente, damit seine
Ideen auch weiter im Orient wirkten. Igbal tat das. Im Jahre 1915 erscheint
ein Werk, das scharfe Kritik unter den indischen Muslimen hervorrief. Es hat
den Titel: ,, Asrar-i khudi“, die ,,Geheimnisse des Selbst“. Die Kritik richtete
sich zundchst einmal gegen den Titel; denn fiir die klassische persische und
Urdu-Literatur ist das Wort khudi etwas Negatives. Es ist Betonung des
Selbst, Eigensinn und dhnliche negative Qualitdten, und flir etwa tausend
Jahre hatten Mystiker und Dichter immer wieder den Menschen gelehrt, seine
khudi zu bekdmpfen und sich ganz dem Willen Gottes hinzugeben.

Igbal verwendet das Wort, das uns immer wieder begegnen wird, in einem
anderen Sinne. Er hat das selbst in spéteren Jahren einmal in einem Brief
erklart. Es ist das Selbst, die Essenz, das eigentliche Wesen des Menschen,
das gestirkt werden muss. Und in seinem schonen persischen Gedicht, das
immer wieder faszinierend ist, nimmt er Gedanken auf, dass das Wichtigste,
was Muslime brauchen, Stirke ist. Sie brauchen Kraft. Es ist nicht mehr das
Verschwimmen in einem unklaren mystischen Leben und Sehnen, sondern
sie sollen so werden wie der Diamant: Wiahrend der Tautropfen zerflie3t und
sich von einem Vogel aufpicken lisst, wie es heifit, ist der Diamant hart und
kann bei aller Schonheit andere schneiden, andere formen.

Diese Gedanken iiber die Ausbildung der menschlichen Fiahigkeiten und
die Rolle des Menschen als eines aktiven, handelnden Wesens in der Weltge-
schichte klangen sehr anders als das, was die Mystiker fiir so viele Jahrhun-
derte im Persischen und im Urdu und in den anderen Sprachen Indiens gesagt
hatten. Sie konnen sich vorstellen, wie stark die Reaktion war, umso mehr, als
Igbal in der ersten Auflage seines Gedichtes auch Hafis, den beliebtesten aller
persischen Dichter, kritisierte und Plato als ein altes Schaf bezeichnete, das
die Leute irregefiihrt hatte. So etwas horten die philosophisch und mystisch
geschulten Leser natiirlich nicht gern.

Aber Igbal ging auf dem gleichen Weg weiter. Zwei Jahre spiter entstan-
den die ,, Rumuz-i bekhudi“, die ,,Mysterien der Selbstlosigkeit®, in denen er
die Rolle des Individuums, des in sich gestirkten Individuums, in der
Gemeinschaft, in der muslimischen Umma, beschreibt und damit sein eigent-
lich fiir den Islamkenner wichtigstes Werk geschrieben hat. Da es ganz und



gar mit Koranzitaten durchsetzt ist, ist es bisher noch niemals sehr gut in eine
westliche Sprache tlibersetzt worden.

Dann geht die Zeit weiter. 1923 erscheint das Buch, das mich zuerst so fas-
ziniert hat, sein: ,, Payam-i maschriq “, die ,,Botschaft des Ostens®, eine Ant-
wort auf Goethes ,,West-Ostlichen Divan. Goethe war fiir Igbal der grofBite
Dichter aller Zeiten. Er ist es, der in seinem ,,Faust* die Menschheit personi-
fiziert hat. Er ist es, mit dem verglichen sich der indumuslimische Dichter
absolut unbedeutend vorkommt, und das Einzige, was er ihm widmen kann,
ist eine Antwort auf seine Antwort der persischen Dichtung. Sein ,, Payam-i
maschrig ist ein interessantes Buch, in verschiedenen Dichtformen
geschrieben, verhdltnismafBig wenig von den Pakistanern gelesen. Vielleicht
setzt es zu viel Kenntnis der europdischen Szene voraus. Aber wir werden
spéter auf ein paar Einzelpunkte zuriickkommen. Dann wird seine erste
Urdu-Sammlung seit zwei Jahrzehnten zusammengestellt, verdffentlicht mit
dem typischen Titel: ,, Bang-i dara*, das heiB3t ,, Der Ruf der Karawanenglo-
cke ““; denn er flihlte sich, wie er immer wieder gesagt hat, wie eine Glocke am
FuBle des Kamels des Propheten des Islam, die durch ihr Lauten, durch ihren
Klang, die irregegangenen Muslime wieder zuriick in die eigentliche geistige
Heimat, nach Mekka und Medina, fithren will. Sie werden sehen, dass die
Titel von Igbals Werken immer eine wichtige symbolische Bedeutung haben.

Dann kommt die Zeit von 1928, nach der Veroftentlichung eines anderen
persischen Dichtwerkes, seine politische Aktivitdt, seine philosophische
Aktivitdt, und 1932 sein grofites persisches Werk, das ,,Javidnama“. Wir
werden auf diese drei Dinge zuriickkommen.

Nach der Teilnahme an den Round-table-Konferenzen in London, nach
einem Besuch in Spanien, dem das groBartige Urdu-Gedicht ,, Masdschid-i
Qurtuba*, ,, Die Moschee von Cordoba “, zu verdanken ist, entsteht ein Urdu-
Werk: ,, Bal-i Dschibril“, ,, Gabriels Schwinge “, das seine schonsten Urdu-
Gedichte enthélt, und schlie8lich das Jahr darauf, 1937, ,, Zarb-i Kalim*,
,,Der Schlag des Moses “, das eine aullerordentlich scharfe Kritik nicht nur
am Westen, sondern auch an vielen muslimischen Sitten und Gebrauchen, vor
allen Dingen aber an der Engstirnigkeit der Mollas, der Theologen, enthélt.

Nach seinem Tode, am 21.April 1938, in Lahore, erscheint posthum
, Armaghan-i Hidschaz “, ,, Die Gabe des Hidschas “, die zum Teil sehr scho-
ne und tief gefiihlte kurze Gedichte enthilt.

Das ist im groBen Ganzen sein literarisches Werk. Aber was macht ihn so
grof3, und warum hingen die Pakistaner und, ehrlich gesagt, auch die indi-
schen Muslime noch so sehr an seinem Werk? Es ist eine neue Interpretation
der alten Bilder. Er iibernimmt Bilder aus der klassischen Literatur, fiillt sie
aber zum grofBen Teil mit neuem Geist. Und: Die Gedichte sind, das darf man
nicht vergessen, sehr leicht auswendig zu lernen, weil er immer starke Rhyth-
men verwendet hat, sodass man das Gedicht, wenn man es zwei-, dreimal
gehort hat, bereits auswendig kann. Denn wir miissen ja immer daran denken,
dass fiir die Orientalen, zumindest fiir die Tiirken, die Perser, die Indopakis-
taner, das Gedicht dieselbe Funktion ausiibt wie fiir uns die Musik. Wenn uns
ein wunderbares Musikstiick begeistern und in Ekstase versetzen kann, dann
ist es fiir den Orientalen ein gut gesagter Vers, ein knapper Vers. Und wenn
man imstande ist, einen passenden Vers in irgendeiner der orientalischen
Sprachen in einer Unterhaltung einzubringen, dann hat man die Herzen sei-
ner Freunde gewonnen. Igbals Poesie war von einer Art, dass man sie sich
leicht merken konnte. Keine iiberspitzten, manieristischen Formeln, wie sie
fiir so lange Zeit in Indopakistan tiblich gewesen waren, keine schwierigen
Versmalle, in denen der Dichter mit seinen Vorgédngern wetteiferte, wer es am
schwierigsten machen konnte, nein, es ist einfache, nachahmenswerte und
leicht zum Auswendiglernen geeignete Poesie, der er einen groBBen Teil sei-
nes Erfolges verdankt. Er hat selbst einmal gesagt — und fiir uns, die wir seine
Poesie sehr lieben, klingt das etwas merkwiirdig —, dass er eigentlich kein
Dichter sei, sondern er benutze Poesie einfach, um seine Botschaften ins Volk
zu bringen.

Denn wer konnte erwarten, dass in einer Gesellschaft, in der ein ganz gro-
Ber Teil der Menschen illiterat ist, jemand philosophische oder politische



Werke lesen wiirde? Poesie war eigentlich das einzige Mittel, um sich horbar
zu machen.

Sie werden gesehen haben, dass ich eine bestimmte Periode in Igbals
Leben ausgelassen habe, eine Periode, die fiir mich eigentlich das Zentrum
seines Lebens und seines Werkes darstellt, weil wir da im Laufe von fiinf
Jahren Igbal, den Philosophen, Igbal, den Politiker, und Igbal, den Dichter,
treffen konnen. Es ist die Periode von 1928 bis 1932. Was geschah in diesen
Jahren? 1928 ging Igbal auf Vortragsreise in verschiedene indische Univer-
sititen, wie Aligarh, die erste muslimische Hochschule, die im Jahre 1877
gegriindet worden war. Er ging nach Madras und in andere indische Stidte.

Die Vorlesungen, die er damals hielt, wurden unter dem Titel ,, Six lectures
on the reconstruction of religious thought in Islam “ verdffentlicht. Es ist eine
Sammlung, die fiir uns hochinteressant ist, weil er hier ndmlich versucht, die
islamische Philosophie und die islamische Theologie nicht nur aus ihren eige-
nen Wurzeln zu erkldren, sondern auch — und das ist besonders faszinierend
— aus ithrem Zusammenklang mit der europdischen. Er zitiert weitgehend
Hegel, Fichte, Schelling, aber auch englische Philosophen, und versucht, auf
diese Art und Weise den Muslimen etwas mehr {iber die weitverzweigten
Moglichkeiten ihrer eigenen Theologie und Philosophie zu zeigen. Es ist ver-
standlich, dass die Vorlesungen im Islam mit gewisser Skepsis aufgenommen
wurden. Sie sind auBBerordentlich schwierig zu verstehen, meine ich, und in
Europa erregten sie nur Kopfschiitteln, jedenfalls bei den meisten deutschen,
italienischen und englischen Orientalisten, weil man hier eine Art der Philo-
sophie sah, die etwa mit Kantscher Klarheit nicht sehr viel zu tun hatte. Ich
wiirde es als eine poetische Philosophie bezeichnen.

Igbal hat in diesem Werk zwei Hauptthesen. So sehe ich es wenigstens. Es
gibt unendlich viele andere Thesen, aber die beiden, die mir am wichtigsten
erscheinen, sind einmal seine Lehre {iber die verschiedenen Typen der Reli-
gion in Kapitel fiinf und vor allen Dingen seine Abhandlung davon, dass Gott
das grofite Ego, das grofte Selbst ist. Er libersetzt hier sein frithes khudi ins
Englische als Ego, was nicht ganz zutrifft. Er sieht Gott, den gewaltigen Allah
des Korans, als ein — um das merkwiirdige Wort zu gebrauchen — Super-Ego,
etwas, was in sich alle kleinen Egos —und das reicht vom Atom bis zum Men-
schen — einschlief3t, die in ihm leben wie Perlen in einem Ozean. Das ist eine
sehr schone Idee, schwer nachzuvollziehen, aber dennoch faszinierend. Aber
dieses tibergrofle Ego, das man in der islamischen Theologie vielleicht am
besten mit dem Gottesnamen Hagqq, die Absolute Wirklichkeit, bezeichnen
kann, ist gleichzeitig nicht nur impersonal, sondern in einer bestimmten
Weise personlich. Es ist ein personlicher Gott, der sich, wie Igbal es immer
wieder betont, im Koran offenbart hat, ein Gott, der im Koran sich selbst mit
dem Namen Allah bezeichnet und der gesagt hat: ,,Rufet mich an, ich will
euch antworten!*, und viele andere Zeichen seiner Personhaftigkeit, nicht
Personlichkeit, gegeben hat. Dieses zweifache Wesen Gottes, als der Deus
absconditus, den wir nicht erreichen konnen, und der Deus revelatus, der sich
in seinen Propheten und in allem, was in der Welt geschieht, zeigt, das ist es,
worauf Igbal hinweist. Dass er das nicht immer in ganz klaren Worten sagt,
miissen wir zugeben, aber die Idee ist faszinierend, hat jedoch verstandli-
cherweise von Seiten der orthodoxen islamischen Theologie ziemlich viel
Widerspruch gefunden, soweit man sein Buch liberhaupt gelesen hat; denn in
Saudi-Arabien ist es verboten.

Dazu kommt die Haltung des Menschen zu Gott. Der Mensch ist, wie wir
schon seit den ,, Asrar-i khudi®, also seit 1915, immer bei ihm lesen, ein
Wesen, das gestirkt werden muss, und der starke Mensch, der kimpferische
Mensch, ist etwas, das er in die verschiedensten Seiten seines Werkes einge-
bunden hat. Man hat ihm vorgeworfen — und in gewisser Weise ist es richtig
—, dass er hier Nietzsche folgt. In der Tat waren nicht nur Goethe und sein
,,Faust® ein Vorbild fiir ihn, sondern er hat sich sehr intensiv mit Nietzsche
und seinem ,,Ubermenschen* beschiftigt. Viele Kritiker haben Igbal ange-
klagt, dass er nun hier, auf islamischem Boden, einen Superman, einen Uber-
menschen schaffen will. Wenn man der Sache aber tiefer auf den Grund geht,
so sieht man, dass es nicht der Nietzschesche ,,Ubermensch* ist, der ja ent-



stehen soll, wenn ,,Gott tot ist” — ein solches Postulat konnte ein frommer
Muslim einfach nicht akzeptieren. Fiir Igbal ist im Gegenteil der Mensch, der
Gott am nichsten kommt, der sich am hochsten entwickelt hat, derjenige der
sein Ideal, da mard-i momin, der Glaubige kat exochen, sein wird. Es ist also
gerade die Abhdngigkeit des Menschen von Gott, die er fiir seinen Superman,
fiir seinen vollkommenen Menschen, betont; es ist nicht die Trennung des
Menschen von Gott.

In verschiedenen Versen — abgesehen von dem, was er in der Philosophie
schreibt — hat er diesen Nietzsche bezeichnet als einen, der eigentlich zu Gott
wollte, aber — und er gebraucht hier die Worte des islamischen Glaubensbe-
kenntnisses — ,, la ilaha illa Allah “, es gibt keine Gottheit auBer Gott (Allah).
Da sagt er: Nietzsche ist bloB bis zum /a gekommen, bis zum ,,kein, es gibt
keinen Gott“. Aber er hat den letzten Schritt zum illa Allah, ,auller Gott,
nicht unternommen und ist so auf halbem Wege stehen geblieben. Das ist ein
Bild, das in seiner Poesie immer wieder vorkommt, bis hin in sein grof3es
Epos, von dem wir nachher noch sprechen werden.

Was wichtig ist, ist, dass dieser Mensch bewegt wird von der Liebe, und
zwar einer dynamischen Liebe, die in gewisser Weise ihren Ursprung auch in
Igbals Beschiftigung mit Bergson hat. Bergsons ,,élan vital* wird bei ihm in
diese Liebe, die schopferische Liebe, umgeformt, ein Gedanke, den wir von
den groBBen Mystikern des Mittelalters sehr gut kennen. Es ist die Pflicht des
Menschen, hoher zu steigen, immer hohere Grade bei der Anndherung zu Gott
zu erreichen. Das ist eigentlich das, was er predigt. Und je hoher der Mensch
steigt, je ndher er an Gott kommt, desto vollkommener ist er, bis zu dem
Moment, wo der menschliche Wille sich im Gebet mit dem gottlichen Willen
verbindet und der Mensch so gewissermafen ein Mitschopfer mit Gott wird.

Es hat schon in der ,,Botschaft des Ostens* ein berithmtes Zwiegesprich
zwischen Mensch und Gott gegeben, wo Gott sagt: ,,Ich habe dieses und jenes
geschaffen!, und der Mensch sagt: ,,Ja, du hast die Wiisten geschaffen, ich
habe die Gérten daraus gemacht; du hast den Stein geschaffen, ich habe ihn
zum Spiegel poliert; du hast das Gift geschaffen, ich habe daraus Gegengifte
gemacht!“ Der Mensch stellt sich also als denjenigen hin, der Gottes Schop-
fung verbessert und verschonert hat. Aber wir diirfen nie vergessen, dass es
sich um Gottes Schopfung handelt; denn immer wieder wird der Mensch
daran erinnert: al-mulk lillah, das ,,Konigreich®, das heif3t, die ganze Herr-
schaft der Welt, gehort Gott. In den ,, Six lectures... “ hat Igbal diesen idealen
Menschen, der sich immer hoher entwickelt, auch als einzigen Kandidaten
fiir wirkliche Unsterblichkeit angesehen. Bereits in seinem Tagebuch von
1910 spricht er davon, und er sagt es mit einem gewissen Schauder, dass der
Mensch nicht absolut dazu bestimmt ist, das ewige Leben zu erreichen. ,,Der
Mensch ist nur ein Kandidat fiir ewiges Leben®, ein Gedanke, der natiirlich
inakzeptabel fiir die Orthodoxie ist. In den ,, Lectures “ spricht er davon, dass
der Mensch, wenn er einmal den Schock des korperlichen Todes hinter sich
gelassen und iiberlebt hat, sich in der gottlichen Gegenwart immer weiter ent-
wickeln, immer hoher steigen will, ein Gedanke, der uns aus der islamischen
Mystik bekannt ist: ,,Wenn die Reise zu Gott zu Ende ist, so geht die Reise in
Gott weiter!“, ein Gedanke, der auch bei Goethe, in seinen Gespriachen mit
Eckermann, vorkommt: dass die Natur dem Menschen eine neue Form
anweisen muss, wenn er in dieser Form nicht mehr Weiteres leisten kann, und
ein Gedanke, der auch in der zeitgendssischen europdischen Religionsge-
schichte und Theologie eine gewisse Rolle gespielt hat. Tor Andrae, der
schwedische Religionshistoriker und Islamkundler, hat in seinem Buch ,,Die
letzten Dinge*, das fast zur gleichen Zeit geschrieben wurde, wie Igbal seine
Gedanken darlegte, ebenfalls von der ,,staindigen Entwicklung des Menschen,
von einem wirklich ewigen Leben und nicht einer statischen Unsterblichkeit™
geschrieben. Fiir Igbal ist die Holle, die der Koran so dramatisch ausmalt,
nichts als die Erkenntnis des Menschen, dass er sein Ziel nicht erreicht hat,
das absolute, erschiitternde Gefiihl, dass er nichts geschaffen und zu nichts
getaugt hat. Der Himmel ist aber die Freude tiber das Erreichte und die Freu-
de, immer weiter aufwirts zu steigen, in einem ,,Wachsen ohne Verminde-
rung®. Und dann kommt der Satz, den ich besonders liebe: dass der Himmel



nichts Statisches ist, sondern ,.heaven is no holiday“. Nun wissen wir es.
Diese Idee kann mit vieler Miihe ein wenig aus dem Koran und aus der The-
ologie abgeleitet werden, denn auch dort wird ja davon gesprochen, dass das
Paradies Stufen hat und die Menschen stufenweise dort wirken konnen. Das
ist das eine.

Der zweite Punkt, den ich in den Vorlesungen so faszinierend finde, ist
seine Unterscheidung zwischen der mystischen und der prophetischen From-
migkeit, eine Unterscheidung, die in Europa durch Nathan S6derblom und
Friedrich Heiler besonders stark ausgepriagt war. Ich weil3 nicht, bis zu wel-
chem Grade Igbal von deren Wirken etwas wusste, aber die Tatsache, dass der
Mystiker in der ewigen Ruhe Gottes verweilen mochte, wiahrend der prophe-
tische Geist aus dem Gespriach mit Gott aus der Einsamkeit wieder in die Welt
tritt und hier wirkt und das durchfiihrt, was er im Gebet in der Einsamkeit
gelernt hat, das ist das Typische des prophetisch Berufenen, wie es auch
bei uns in der Religionsgeschichte dargestellt ist. Igbal hat diese beiden
Gegensitze sehr klar und vollkommen korrekt dargestellt, ebenso wie er die
auBerordentliche Wichtigkeit des Gebetes, des Pflichtgebetes, des Gemein-
schaftsgebetes, sehr schon geschildert hat. Das Gebet war fiir ihn, wie fiir
jeden echten Muslim, die Kraftquelle, aus der er immer wieder im téglichen
Leben seine Hoffnungen und sein Gliick suchte und fand.

Nur so viel zu den ,, Lectures “. Man konnte natiirlich ein ganzes Semester
iiber ihren Inhalt sprechen. Das ist heute nicht unser Ziel. Es ist bedauerlich,
dass das Buch noch nie in einer deutschen Ubersetzung vorgelegt ist. Es sind
immer wieder Ansitze gemacht worden, aber leider haben wir noch keine
vollstindige Ubersetzung. Das verlangt auch zu viel Kommentar. Aber wenn
man das Buch zusammen mit seiner Poesie liest, dann sicht man, was er fiir
eine geniale Art hat, die Welt neu zu sehen und zu versuchen, seinen Mit-
menschen den Islam in einem neuen, klareren Licht zu zeigen. Das ist seine
Seite als Philosoph, 1928 am deutlichsten zu Tage getreten.

Zwei Jahre spiter tritt er als Politiker auf. Er war von Anfang an Mitglied
der Muslim-League, und als die All India Muslim League im Jahre 1930 in
der Stadt Allahabad ihre Jahresversammlung hatte, prisidierte er. Es war bei
dieser Gelegenheit, dass er seine berithmte Rede hielt, die in den Worten gip-
felt, dass er Sind, Pandschab, Belutschistan, das nordwestliche Grenzgebiet
und Kaschmir als einen konsolidierten muslimischen Staat sehen mochte,
damit die Muslime dort ihren Pflichten und ihren Neigungen nachgehen kon-
nen und wirklich ein geschlossenes Gebiet besitzen, denn das war immer das
Mehrheitsgebiet der Muslime in Indien.

Aber wenn wir die heutige politische Lage sehen, dann héren wir immer
nur von den schrecklichen Spannungen zwischen Indien und Pakistan. Wir
horen iiber das Kaschmirproblem, und wir denken mit blutendem Herzen
daran, dass die Teilung des Subkontinents am 14. August 1947 Millionen von
Menschen ihrer Heimat beraubt hat. Wie viel Blut geflossen ist — wir wissen
es nicht. Die Hindus verlieBen Pakistan fluchtartig. Viele Muslime wander-
ten von Indien in das neue Land, das fiir sie eine Traumheimat war, aus. Und
wenn Sie heutzutage die Politik Pakistans sehen, dann konnen Sie sehen, dass
die muhadschirs, die Fluchtgenossen, die damals, 1947 und in den folgenden
Jahren, kamen, durchaus noch nicht integriert sind in das gesamte Bild von
Pakistan. Igbal hétte eine solche Entwicklung nie gutgeheien. Ich habe oft
mit seinem Sohn dariiber gesprochen, und auch er sagte: Mein Vater wére ent-
setzt zu sehen, was bei der Teilung passiert ist und wie sich die Lage entwi-
ckelt hat. Man dachte, Indien und Pakistan wiirden, wie Deutschland und
Osterreich, nebeneinander leben, und die Menschen konnten sich besuchen,
konnten miteinander reden. Eine solche Feindschaft, wie sie sich dann auf-
gebaut hat, war niemals vorgesehen. Denn — und das ist ein wichtiger Punkt,
der oftmals vergessen wird, wenn man von der Pakistan-Rede spricht — Igbal
stellt sich vor, dass dieser Pufferstaat zwischen dem heutigen Afghanistan
und dem heutigen Indien den Zweck hatte, Indien zu schiitzen. Wir wissen ja
aus der Geschichte, dass seit Jahrtausenden immer wieder die Eroberer aus
dem Nordwesten gekommen sind, ob das nun die Hunnen sind, die Moguls,
die Tiirken oder die Afghanen — sie alle kamen durch den Khyberpass, den



Bolanpass und andere Pésse und sind dann in das fruchtbare Fiinfstromland,
das Pandschab, vorgestof3en. Lahore, Igbals Wohnsitz, war meistens die erste
befestigte grofe Stadt, die ihnen zum Opfer fiel. Er wusste also genau, was es
bedeutet, wenn ein Land diesen Eindringlingen ausgesetzt ist. Er konnte das
in der Geschichte sehen, und ich glaube, seine historischen Uberlegungen
haben ihn dazu gefiihrt, dass er sein ertriumtes Land auch als eine Art
Schutzwall fiir das gesamte Indien angesehen hat. Aber leider Gottes sind
diese Ideen niemals verwirklicht worden, ja man tibersieht sie geflissentlich,
wenn man von der Teilung spricht.

Igbal hat es ja nicht mehr erlebt, dass das Land, von dem er getrdumt hatte,
in die Existenz kam, Pakistan entstand neun Jahre nach seinem Tode, nach-
dem er Mohammad Ali Jinnah, den geschickten Rechtsanwalt aus Karatschi,
wieder aus dem englischen Exil eingeladen hatte, der dann die eigentliche
politische Arbeit tat. Dies sei, sehr kurz gesagt, die politische Seite Igbals.

Und nun, wiederum zwei Jahre spiter, 1932, erscheint das Werk, das fiir
mich das groBte seiner Gedichte ist. Ich halte es fiir eines der wichtigsten
Werke der modernen islamischen Literatur. Es heilt: ,, Javidnama “, das kann
heilen: ,,Das Buch der Ewigkeit“, es kann aber auch das ,,Buch Javids*, das
fiir seinen kleinen Sohn geschriebene Buch, heilen. Und es nimmt das alte
Thema der Himmelsreise der Seele auf. Rumi — der grof3e Dichter, der ihn
einstmals gebeten hatte, nun auf Persisch zu schreiben — wird von ihm
beschworen, als der Dichter auf der Suche nach dem wahren Menschen am
Meere sitzt und sich nach etwas Hoherem sehnt. Dann beginnt die Reise
durch die Sphiren. Das Thema der Sphéirenreise ist uns ja aus der europdi-
schen Literatur bekannt, im Islam geht es zundchst auf die Himmelsreise des
Propheten Mohammed zurtick, die dann ein Vorbild fiir die mystischen Fliige
der groflen Denker geworden ist. Igbal hat in diesem Buch nicht nur Goethe,
beginnend mit dem Prolog im Himmel und Prolog auf der Erde, iibernom-
men, er hat sich stark an Milton angegliedert, und er hat natiirlich auch Dan-
tes ,,Divina commedia“ als eines seiner Muster angenommen. So zieht er in
aufsteigenden Kreisen mit Dschalaladdin Rumi durch die Sphéren. Der
Beginn ist interessant und scheint mir auch in unserem Zusammenhang, eine
Gesamtschau tiiber Igbal zu versuchen, wichtig. Es ist die Erscheinung des
Zurwan. Die Iranisten wissen, dass Zurwan im alten Iran der Gott der Zeit
war, der liber dem Guten und dem Bdsen steht; durch ihn geschieht alle
Bewegung, alle Entwicklung. Zurwan erscheint hier, in diesem Gedicht, und
Offnet den beiden Reisenden den Weg in die neue Zeit, in die Sphérenzeit.
Aber wihrend er das tut, erfindet Igbal ein wunderbares Bild: Die Zeit — das
ist ein Gedanke, den er auch in seinen philosophischen Vorlesungen hatte —
ist, nachdem sie erstmals nach der Schopfung in Erscheinung getreten ist, wie
eine lange Linie, und diese Linie vergleicht er mit einem Zunnar. Das ist ein
»Ketzerglirtel”, wie ihn die Sabier, die Zoroastrier, die Hindus und andere tru-
gen, zum Unterschied von den Muslimen. Igbals Lehre ist, die er auch in Zur-
wans Mund legt, dass der wahre Glaubige diesen Giirtel der seriellen, der
geschaffenen Zeit zerreiBen muss, um fiir einen gliicklichen Moment in die
ungeschaffene Zeit Gottes zu dringen, die ja auch von Goethe besungen wor-
den ist; denn in Gott gibt es kein Nacheinander, es ist alles in ihm gleichzei-
tig vorhanden. Igbal nimmt ein Wort des Propheten Mohammed auf: ,, Li
ma’a Allah waqt“, ,ich habe eine Zeit mit Gott*, und das ist der Moment der
Ekstase, da der Mensch fiir einen kurzen Augenblick diese geschaffene Zeit
hinter sich lasst und am Goéttlichen ,,Immer* so seinen Teil hat. Damit beginnt
das Werk, und die Engel singen voller Begeisterung, begriien den neuen
Menschen, der es wagt, in die Sternenwelt vorzusto3en. Er trifft die Geister
der groflen Propheten; im Mittelpunkt steht die Szene, in der er in einer Vision
— die er Tolstoi zuschreibt — Judas Ischariot sieht in einem Eisbach, der ihm
seine Knochen zerbricht, und am Ufer steht ein schones, junges Méadchen,
Miss Ifrengin, die Européerin, die ihm vorwirft, dass er Jesus, ,,den Sohn
Marias, der Geschopfe Leuchte®, verraten hat, worauf er ihr sagt, die Schuld
Europas sei noch viel groB3er: er habe nur Jesu Korper verraten, aber Europa
verrate seinen Geist jeden Tag — eine typische Klage des unter européischer
Kolonialherrschaft lebenden Dichters.



Wir gehen weiter: vom Mond zu dem Merkur, und hier finden wir einige
grof3e islamische Modernisten: den beriihmten Dschamaladdin Afghani, der
uns durch seine Kontroverse mit Ernest Renan bekannt ist, und einen tiirki-
schen Modernisten, dessen Gedanken Igbal interessanterweise durch eine
deutsche Ubersetzung seines Werkes kennen gelernt hatte. Hier ist einer der
Zentralpunkte des Buches, weil Igbal darin die ,,Grundlagen der korea-
nischen Welt* darstellt, vor allem den Menschen als Statthalter Gottes, wie es
in der zweiten Sure des Korans vorkommt: ,,Gott sprach, ich werde einen
Chalifa, einen Statthalter, schaffen.” Und fiir Igbal ist die wichtigste Rolle des
Menschen — wie Sie vielleicht schon ein paarmal verstanden haben — die als
Statthalter Gottes auf Erden, als desjenigen, der Gottes Werke weiterfiihrt und
in Verbindung mit Gott wirkt. Das ist das eine.

Zum Zweiten ist es auch der Gedanke, dass ,, Weisheit vieles Gut* ist: ein
Aufruf zum Studieren, zum Lernen, zur Kenntnis. Die ganze Welt des Korans
entfaltet sich in den Worten des persischen und des tiirkischen Modernisten
zu Igbal als etwas, was jeden Moment neu ist. Igbal hat in einer sehr schonen
Formulierung gesagt: Wenn der Koran, wie es der Muslim glaubt, wirklich
Gottes urewiges Wort ist, Gottes tatsdchliches, nicht geschaffenes, sondern
ithm inhdrentes Wort, dann muss der Koran auch ebenso unendlich sein wie
Gott. Das heif3t also, dass er sich dem Leser in jedem Moment anders offen-
bart, und es gibt genug klassische Stellen im Islam, in denen es heil3t, dass
Gott zu den Menschen spricht: ,,Wer den Koran liest, dem ist, als ob ich ihn
anrede und als ob er mich anredet.*

Igbal hat diesen Gedanken, dass der Koran immer wieder gewissermalf3en
neu offenbart wird, stets in seinem Werk betont und I4sst auch hier in seinen
Vorstellungen iiber die Welt des Korans daran keinen Zweifel, dass der Koran
fiir ihn etwas ungeheuer Dynamisches ist, was bedeutet, dass die wortgebun-
denen Auslegungen der engstirnigen Theologen keinen grof3en Wert haben.

Er fiihrt uns dann weiter iiber die Sphére der Venus, in der die alten Gotter
erscheinen, die sich freuen, dass sie von den europdischen Archéologen end-
lich wieder ans Licht gezogen werden — das ist eine fast amiisante Schilde-
rung —, er fihrt uns zum Mars, wo er eine ideale Stitte findet, die allerdings
traurigerweise von einer europdischen Feministin gestort wird, die nun Dinge
sagt, die geradezu unwahrscheinlich klingen, wenn Sie bedenken, dass das
Buch 1932 geschrieben worden ist. Igbal sieht bereits das Retortenbaby und
andere Dinge voraus, was mich immer wieder erstaunt hat.

Auf der anderen Seite spricht er auch von den Marsmenschen, die bereits
die Kunst haben, Wasser zu entsalzen, Sonnenwirme zu entwickeln, also eine
ganz moderne 6kologische Vision, die wir in diesem Stiick lesen. Wenn ich
das mit meinen Studenten in Harvard las, dann waren wir immer wieder ent-
zlickt iiber diesen Weitblick des Dichters.

Aber die schonste Szene — und auch die wichtigste fiir unser Verstdandnis
von Igbals Denken — ist die in Jupiter: Falak-i muschtari, der Jupiter ist ja das
»grofle Gliick in der Astrologie. So trifft Igbal hier drei grof3e Liebende, von
denen Tahera, die Dichterin der Babi-Bewegung in Iran, besonders wichtig
ist. Aber er konzentriert sich auf Halladsch. Halladsch ist ein Mértyrer-
Mystiker, der 922 in Bagdad grausam hingerichtet worden ist, angeblich weil
er das Wort ana’l-haqq, ,,ich bin die absolute Wahrheit* ausgesprochen hatte.
Es spielen aber auch politische und wirtschaftliche Fragen mit, denn er hatte
unter anderem versucht, die Regierung in Bagdad zu einer Steuerreform zu
bewegen. Nach neunjihriger Kerkerhaft wurde er grausam hingerichtet, und
sein Name ist bis in die neueste Zeit einer der wichtigsten Symbolbegriffe in
der gesamten islamischen Dichtung. In dieser Szene hat Halladsch Igbal
zugerufen, dass er vorsichtig sein solle, denn er wolle ja im Grunde genau
dasselbe, was er selber, der Mértyrer, gewollt hatte: Er wolle Auferstehen zu
geistig Toten bringen. Und das war es ja, in poetischer Sprache gesagt, was
Igbal wirklich wollte.

In diesem Stiick finden wir auch eine wunderbare Hymne an den Prophe-
ten Mohammed. Die erste groBe Mohammed-Hymne in der arabischen Lite-
ratur stammt in der Tat von Halladsch; Igbal hat sie aufgenommen und die
grof3e Stellung des Propheten als Gottes wahrer Diener hervorgehoben.



Dann kommen wir zum Ende dieses Himmels, wo, wiederum auf
Beschworung Halladschs, Satan erscheint. Satan, der in Igbals Werk eine
ganz aullerordentliche Rolle spielt. Es ist zu einem Teil der koreanische
Satan, der ungehorsam ist und sich nicht vor dem neu geschaffenen Adam
niederwerfen will. Er ist auf der anderen Seite eine orientalische Form des
Goetheschen Mephistopheles, und dann kommen noch ein paar andere, aus
der Religionsgeschichte bekannte Aspekte dazu. Der einzige Satan, der wirk-
lich gefahrlich ist, ist der Satan aus Lehm, ndmlich die Menschen, die als sata-
nische Wesen handeln.

Es ist vor allen Dingen die Rolle Satans als der ,,Kraft, die stets das Bose
will und stets das Gute schafft. Er ist der Geselle, der den Menschen immer
wieder neckt und quélt, zu sich ruft und darauf wartet, dass der Mensch ihm
widerstehen soll. Von Anfang an in Igbals Werk ist dieser /blis die Kraft, die
den Menschen dazu bringt, sich hoherzuentwickeln. Als Adam aus dem Para-
dies vertrieben war, so heifit es in der ,,Botschaft des Ostens®, kam /b/is und
kdmpfte mit thm, und dadurch, dass Adam lernte, nicht mehr in passiver
Gliickseligkeit im Paradies zu weilen, sondern nun fiir sein Leben zu kdmp-
fen und immer wieder das Bose zu tiberwinden, entwickelt er sich und wird
zu einem immer vollkommeneren Menschen. Der Kampf mit dem Satani-
schen gehort einfach zum Menschen dazu. Man kann sich nicht ohne ihn
hoherentwickeln. Am Ende dieser Szene erscheint Satan, ein trauriger, alter
Mann. Wenn Sie an Nietzsches Satanvorstellung denken, dann haben Sie
auch die Vorstellung: ein alter, schwerer Mann, der keine Freude hatte. Satan
erscheint in der Tradition immer traurig.

Dann kommt das, was ich personlich fiir den Hohepunkt des Werkes halte:
die Klage Satans. Was sagt Satan, warum soll er klagen? Nun, er beklagt sich
einfach, dass die Menschen ihm zu viel gehorchen. Es macht fiir einen alten,
welterfahrenen Teufel absolut keinen Spal3, mit so einem Spielzeug herum-
zuspielen. Er mochte jemanden haben, der sich ihm entgegenstelle, der ihn
endlich einmal {iberwinde. Er hitte keine Lust mehr, ein solches langweiliges
Leben zu fiihren. Das ist eine geniale Vorstellung, dass Satan sich iiber den
Gehorsam des Menschen beklagt! Wie es Igbal sieht, hat Satan sich nach dem
Koran nicht vor dem neu geschaffenen Adam niedergeworfen, aber wenn er
endlich einmal von einem wahren Gottesmann iiberwunden ist, dann wird er
sich vor ihm niederwerfen, und dann ist auch seine eigene Schuld gestihnt.
Das ist ein genialer Mythos, der mich immer wieder bewegt, weil hier so viele
menschliche Probleme angesprochen werden.

Dann fiihrt der Dichter uns noch weiter, jenseits zu Saturn, wo Landesver-
riter zu finden sind, und jenseits der Sphéiren, wo Nietzsche in unendlicher
Einsamkeit sitzt oder fliegt und einen einzigen Vers immer wiederholt, eine
Anspielung auf die ewige Wiederkehr des Gleichen. SchlieBlich gerit er in
das Paradies, auch wiederum lange Diskussionen. Aber auch da will er nicht
bleiben. Sein einziges Ziel ist die Ndhe Gottes, die er dann in einer groflen
Vision erreicht, und dann endet das Buch.

Sie sehen, es ist eine geniale Darstellung des menschlichen Lebens und der
Moglichkeiten des Menschen. Ich bewundere es immer wieder. Ich habe es
vor vielen Jahren einmal ins Deutsche iibersetzt, und als ich in der Tirkei
lebte, habe ich so viel davon gesprochen, dass ich es schlielich auch noch ins
Tiirkische tlibersetzt habe.

Das ,,Javidnama “ ist natiirlich etwas, was nicht fiir jeden leicht zu verste-
hen ist. Ich weiB}, dass die Pakistaner eigentlich gar kein Verhiltnis dazu
haben. Dennoch finde ich es die beste Botschaft, die Igbal von seiner idealen
Haltung des Menschen gegeben hat und in der auch seine Ideen iiber die
Erneuerungsmoglichkeiten des Islam zu finden sind.

Noch eines miissen wir hier zum Schluss erwidhnen: In dem Merkurhimmel
wird Rumi gefragt: Was ist der Name deines Gefihrten? Und Rumi sagt, er
heiBe Zinderud. Zinderud heilit ,,der lebendige Strom*, und genau wie wir in
dem ersten Urdu-Gedichtband, ,, Bang-i dara“, eine Anspielung auf die
Kamelsglocke des Propheten haben, so ist hier wiederum eine versteckte
Anspielung auf den Propheten Mohammed. Denn: Igbal liebte Goethes
Gedicht ,,Mahomets Gesang®: ,,Seht den Felsenquell, wie der Felsenquell



sich langsam zum Fluss, zum Strom erweitert und alles dem Ozean, dem war-
tenden Vater, ans Herz tragt. Dieses Bild ist interessanterweise, was weder
Goethe noch Igbal wussten, bereits von einem schiitischen Theologen des
zehnten Jahrhunderts, Koleini, in seiner Beschreibung des Propheten ver-
wendet worden: Der Prophet ist wie ein Strom, der, aus einer kleinen Quelle
kommend, alles mit sich reiflt. Und wenn Igbal sich hier in diesem Gedicht
als ,,lebendiger Strom* bezeichnet, dann zeigt das, dass er fiihlt, seine Pflicht
sei, dem Propheten zu folgen und wie er die Muslime nun zu einem neuen
Leben zu bringen. So finden Sie in dem Titel, im Namen, immer wieder klei-
ne, verschliisselte Hinweise auf sein Ziel.

Igbals Werk ist durch die Jahrzehnte, wie ich sage, kommentiert worden,
leider Gottes meistens von Leuten, die kein Deutsch kannten und die sich
dann Nietzsche und Goethe in englischen Ubersetzungen holten. Dadurch
sind viele Missverstindnisse aufgekommen. Man hat seine islamische Philo-
sophie ebenso wie seine Haltung zur europdischen Philosophie verstiandli-
cherweise kritisiert oder auch gelobt. Ich bin kein Philosoph, ich kann darii-
ber wenig sagen. Er ist jedenfalls, wie ich anfangs sagte, immer wieder ein
»lebendiger Strom* gewesen, aus dem sich die Pakistaner und dann auch die
Iraner, die Tiirken ihre Inspiration geholt haben. Ali Shariati, der iranische
Revolutionér-Philosoph — wenn man es so nennen darf —, hat sich auf ihn
berufen. In der Tiirkei waren die Ubersetzungen seiner Werke wirklich ein
grofer Schritt vorwirts in einem dynamischen Verstdndnis der eigenen reli-
giosen Situation.

Fiir Pakistan ebenso wie flir die indischen Muslime ist er immer noch der-
jenige, der in einer Zeit des Kolonialismus, in einer Zeit, als die Welt lang-
sam, aber sicher auf den Zweiten Weltkrieg zutrieb, zum ersten Mal versucht
hat, eine neue Vision des idealen Menschen darzustellen, eine Vision, die er
nicht mehr erlebt hat, die sich vielleicht auch nicht verwirklichen lassen kann.
Aber in jedem Fall hat er den Menschen Gedanken gegeben, die vielleicht
dazu helfen, dass sie in der Zukunft manche Moglichkeiten anders ausschop-
fen, so wie er es gesehen hat.

Wenn dem so ist, dann glaube ich, dass Igbals Wort, das er in einem seiner
Gedichte schreibt, auch fiir ihn zutrifft, nimlich: Der Dichter ist das Herz in
der Brust einer Nation.

Danke. |



