Dienstag, 5. April 2005

Dr. Salomon Korn

4. Juni 1943, Architekt, Prasidi-
umsmitglied des Zentralrats der
Juden in Deutschland. Geboren
in Lublin. Studium der Architek-
tur und Soziologie in Berlin und
Darmstadt. 1976 Promotion.
1980-86 Bau des Jiidischen Ge-
meindezentrums in Frankfurt/
Main. Seit 1986 intensive publi-
zistische Tatigkeit, Preisrichter
bei Wettbewerben, Sachverstin-
diger. 1999 Vorsitzender der
Jidischen Gemeinde Frankfurt/
Main und Zentralrats-Nitglied.
Seit 2003 dessen stellvertreten-
der Vorsitzender.

Dr. Salomon Korn
Vorsitzender der Jiidischen Gemeinde Frankfurt am Main
und Vizeprdsident des Zentralrats der Juden in Deutschland

,,Was ist deutsch-jiidische Normalitdt?

Vielen Dank, Herr von Foerster! Schade, dass meine Eltern das nicht
gehort haben. Meine Mutter hitte jedes Wort geglaubt und mein Vater
wire stolz auf mich gewesen. Das ist ganz sicher.

Urspriinglich war geplant, dass wir einige Tage vor dieser Veranstal-
tung nach Sylt fahren. Ich musste aber nach Tel Aviv, weil mein Vater
eine Herzkatheteruntersuchung iiber sich ergehen lassen musste und ich
ihn nicht allein lassen wollte. Allein die Tatsache, dass meine Eltern den
groften Teil des Jahres in Israel leben und wir hier, zeigt schon etwas
vom Thema des heutigen Abends, ndmlich iiber die so genannte deutsch-
jiidische Normalitét, von der im Folgenden die Rede sein wird.

Deutsch-jiidische Normalitit — da sind wir schon beim Problem: Was
ist denn iiberhaupt Normalitit? Wenn wir uns mit dem Begriff niher
beschiftigen, werden wir feststellen, dass sich Normalitdt nicht recht
definieren ldsst. Natiirlich kann man Normalitit im technischen Sinne
messen, aber gesellschaftliche Normalitdt keineswegs. Natiirlich ist ge-
sellschaftliche Normalitdt in einer Demokratie eine andere als in einer
Diktatur und dort wiederum eine andere als in einem Gottesstaat. Inso-
fern ist gesellschaftliche Normalitét nichts Absolutes.

Wie soll man gesellschaftliche Normalitdt messen? Es geht eigentlich
nur im Vergleich, im Vergleich einer Gesellschaft mit einer anderen,
etwa — sagen wir — der gesellschaftlichen Realitét in Deutschland mit je-
ner in den USA, einem Einwanderungsland, verglichen mit einem ande-
ren Land, das kein Einwanderungsland ist. Daran lasst sich dann im Ver-
gleich und in den jeweiligen Unterschieden dieses komplexe Gebilde der
gesellschaftlichen Normalitét einigermaflen erldutern und bestimmen.

Aber im Begriff ,,gesellschaftliche Normalitdt™ stecken zwei Bedeu-
tungen, die auseinander gehalten werden miissen. Zundchst steckt in
dem Begriff ,,Normalitdt™ ein Ist-Zustand: Das ist gesellschaftliche Nor-
malitdt; es ist, wie es ist. Des Weiteren steckt noch eine Bedeutung da-
hinter, die von Wunschdenken gepragt ist. Diese Bedeutung besagt
Normalitdt — das, was wir uns wiinschen, moge moglichst reibungslos,
moge konfliktfrei sein. Das ist der Wunschanteil der Normalitét. Diese
Bedeutungen laufen in der Regel durcheinander. Der eine spricht von der
Normalitit dessen, was ist, und der andere meint das, was sein sollte.

Hier sind wir schon mitten im Thema. Es wird, weil dieses Thema so
komplex ist, nicht ausbleiben, es wenigstens in einem kurzen Uberblick
in die Geschichte einzuordnen, wobei wir jetzt beim nichsten Problem
sind. Unser Leben wird vorwirts gelebt, aber Geschichte wird riickwirts
betrachtet. Das ist kompliziert. Ich glaube, es ist kein Zufall, dass wir in
einer Zeit leben, in der viele Biographien von Menschen erscheinen, die
die Jahre zwischen 1933 und 1945 erlebt haben und die noch niederle-
gen wollen, was sie und ihre Familien erlebt haben und welche Folgen
das zeitigte.

Aber es stellt sich Folgendes heraus — das ist mir in einem Gesprédch
mit Max Becher klar geworden, meinem verehrten Architekturlehrer in
Darmstadt, mit dem mich eine tiefe Freundschaft verbindet. Als ich ein-



mal einen Artikel schrieb — ich glaube, es war in der ,,FAZ“ —, sagte er
mir: ,,Also, so wie du es beschrieben hast, war es nicht. Ich habe es ganz
anders erlebt. Damals ist mir klar geworden, dass Geschichte so, wie
sie vermittelt wird, niemals deckungsgleich ist mit der Geschichte der
Individuen. Man kann auch sagen: Geschichte ist eben nicht die Ad-
dition von Biographien oder von einzelnen Lebensbeschreibungen. Sie
ist mehr. Und da stellt sich jetzt die Frage: Wie soll ich Thnen das ver-
mitteln?

Ich habe mich entschlossen, den Versuch zu wagen, beides miteinan-
der zu verknlipfen. Ich erzihle Thnen aus der Geschichte meiner Familie,
weil das beispielhaft ist fiir jenes Judentum, das nach 1945 in Deutsch-
land Ful3 gefasst hat, das sich grundsitzlich von jenem unterscheidet,
welches vor 1933 mehr als 1.700 Jahre in diesem Land lebte — 1.700 Jah-
re, weil die erste urkundliche Erwdhnung von Juden in Deutschland im
Jahre 321 in einem Brief von Kaiser Konstantin an die Gemeinde Kdln
erfolgt. Dort wird die jiidische Gemeinde Ko6ln erwdhnt, die vermutlich
mit den Romern den Rhein hinaufkam, wie sich die librigen jiidischen
Gemeinden wahrscheinlich auch zuerst in den Stddten am Rhein griin-
deten.

Meine Familiengeschichte erzihle ich nicht, um Ihnen einen Blick
durchs Schliisselloch zu gewéhren, sondern weil diese Geschichte zum
Teil beispielhaft fiir das steht, was nach 1945 in Deutschland jlidische
Normalitit ist. Ich werde nicht bei dieser Familiengeschichte bleiben.
Aber in dieser Kombination werden Sie vielleicht einen Eindruck von
dem erhalten, was man unter deutsch-jiidischer Normalitit verstehen
konnte.

Was ich Thnen jetzt erzéhle, betrifft meinen eben erwéhnten Vater, der
in diesem Jahr — so Gott will — 87 Jahre alt wird. Er wurde in Lublin
geboren, einer Stadt in Polen, und er erzihlte mir von seiner Familie. Ich
habe ihn dazu 20 Stunden lang interviewt. Er fing immer an, deutsch
zu sprechen, und nach fiinf Minuten fiel er ins Jiddische zuriick — das ist
die Sprache meiner Familie —; das war sozusagen eine Regression in die
eigene Vergangenheit.

Sein Vater — so erzdhlte er — kommt aus Kock. Das liegt ungefahr 40
km nordlich von Lublin. Die Geschichte mit seinem Vater hat folgende
Bewandtnis. Der Vater meiner GroBBmutter — ich spreche immer von der
viterlichen Linie — war fiir damalige Verhéltnisse ein begiiterter Mann,
der aber nur Tochter hatte. Zu jener Zeit galt bei orthodoxen Juden — was
schon immer bei ihnen galt —: Der Gelehrte galt mehr als der Kaufmann.
Der Vater meiner GroBmutter wollte in seiner Familie unbedingt einen
Gelehrten fiir eine seiner Tochter haben. Er ging zum Rabbiner von
Kock, weil man ithm gesagt hatte, dieser Rabbiner kenne einen jungen
Mann, der bereits mit 18 Jahren Rabbiner sei, das sei vermutlich der
richtige Mann fiir seine Tochter. Die beiden Familien handelten unter-
einander die Hochzeit und deren Bedingungen aus, und mein Grof3vater
und meine GroBmutter haben sich unter dem Traubaldachin zum ersten
Mal gesehen — niemals zuvor!

Mein GroBvater viterlicherseits war ein Mann nicht von dieser Welt.
Seine Devise lautete: Dieses Leben ist ein kurzer Korridor und man
miisse sauber bleiben und gottgefillig, um durch diesen kurzen Korridor
hindurchzugehen und auf der anderen Seite ohne Siinde vor Gott zu tre-
ten. Er gehorte zu jenen, die man heute ultraorthodox nennen wiirde. Er
sprach in seinem ganzen Leben kein einziges Wort mit seiner Frau. Er
hat nur tiber Dritte mit ihr gesprochen. Er hat meinem Vater oder einem
anderen Anwesenden gesagt, er moge ihr sagen, sie solle dieses oder
jenes tun. Er hat auf der Strafle, wenn ihm eine Frau entgegenkam, sei-
nen Kaftan iiber den Kopf gezogen, um diese Frau nicht zu erblicken und



nicht einmal in Gedanken in Versuchung oder in Siinde zu geraten. Er
hat in der Gemeinde als Richter auch nicht das normale Gericht tiber-
nommen, weil er dort mit Frauen hétte zusammentreffen konnen, son-
dern das Wirtschaftsgericht.

Er war ein Mann von duBBerster Giite, aber auch von duflerster Strenge.
Sein Schwiegervater hatte ihn ,,auf Kst genommen* — so nennt man das
ndmlich, wenn man jemanden ein Leben lang versorgt —, damit es der
Familie Ehre bringe. Nachdem sein Schwiegervater sein Vermdgen ver-
loren hatte, geriet die Familie in Armut. Dennoch hat er das bisschen,
das er besaB3, mit armen Menschen geteilt, zum Beispiel Freitagabend,
wenn er aus der Synagoge jemanden mit nach Hause brachte, der keine
Bleibe und kein Essen hatte. Sie wohnten in einem einzigen Zimmer. In
einem Bett schlief er mit meinem Vater, in den anderen Betten schliefen
die Mutter mit den Schwestern und in einem anderen die Briider. Den
Armen brachte er also mit nach Hause, verkostigte ihn und nahm ihn mit
in das Bett, in dem er und mein Vater schliefen. Das heifit, sie schliefen
statt zu zweit zu dritt in diesem Bett.

Als mein Vater seine Mutter zum letzten Mal gesehen hat — das war
kurz nach dem Einmarsch der Wehrmacht am 1. September 1939 in
Polen —, hat sie ihm Folgendes gestanden: Die einzige Freude, die sie im
Leben hatte, war die Zeugung der Kinder. Ansonsten gab es zwischen ihr
und ihrem Mann keinen Geschlechtsverkehr. Es gab nur Geschlechts-
verkehr, um die Kinder zu zeugen; alles andere war fiir meinen Grof3-
vater Siinde. Vielleicht werden es die einen oder anderen von Thnen wis-
sen: Bei ultraorthodoxen Juden geschieht dieser Akt mit einem Tuch
zwischen den Ehepartnern, damit es zu keinem Korperkontakt kommt,
und es gibt nur eine einzige Offnung in diesem Tuch. Nach diesem Akt
ist mein Grofvater jedes Mal in die Synagoge gegangen und hat sich gei-
Beln lassen, weil er dabei hitte siindige Gedanken haben kénnen. Von
diesen Geschichten hat mir mein Vater viele erzihlt. Sie sind in der Fa-
milienerinnerung aufgehoben.

Das Erste, was die deutsche Wehrmacht tat, als sie in Lublin ein-
marschierte, war unter anderem, Rabbiner an den Stadtrand zu fiihren
und sie dort zu erschielen. Wie meinem Vater spiter von einem Augen-
zeugen berichtet wurde, ist mein Grof3vater singend zu dieser Exekution
gegangen. Als man ihn fragte, warum er jetzt Lieder singe, wo er doch
gleich erschossen werde, sagte er, er freue sich, endlich vor den Ewigen
zu treten.

Mein Vater und meine Mutter haben den Krieg auf der russischen
Seite der Front iiberlebt. Die Reise fiihrte die Familie bis nach Kasach-
stan, nach Dshambul und nach dem Krieg zuriick nach Polen. 1946
wurde mein Bruder in Lublin geboren, und dann wollten meine Eltern
irgendwohin — nach Siidamerika, Amerika, Paldstina — auswandern und
kamen — wie viele der 200.000 Juden, die nach 1945 in den Displaced-
Persons-Lagern voriibergehende Bleibe fanden — in eines dieser Lager,
ndmlich bei Zeilsheim. Ich kann mich erinnern, dass dieses Lager fiir
mich ein wunderbarer Abenteuerspielplatz war. Ich habe dort auch mei-
nen ersten Film gesehen — ,,Maske in Blau® mit Marika Rokk. Ich war
vier Jahre alt und habe mich, weil ich so klein war, unter der Kasse
durchgeschmuggelt. Wir wollten aber immer weg. 1948, als das Lager
aufgelost wurde, zogen wir nach Frankfurt und mein Vater begann, im
Immobiliengeschéft titig zu werden und das durchaus mit Erfolg. Drei
der Geschwis-ter meiner Mutter — von sieben Geschwistern waren vier
ermordet worden, drei iiberlebten; von der Familie meines Vaters iiber-
lebte keiner — sind in die USA ausgewandert. Dort leben heute fiinf mei-
ner Cousins in New York.



Wir wollten immer nachkommen. Es hieB3: ,,Spéter, spiter, spater!,
vor allem deswegen, weil es damals nach dem Krieg fiir Auswande-
rungen so genannte Quoten gab. Fiir alle, die aus Polen, aus Ungarn, aus
der Sowjetunion kamen, gab es unterschiedliche Wartezeiten, die man
bendtigte, um ein Visum fiir die USA zu bekommen. Mein Vater hatte es
zwischenzeitlich auch in Israel versucht. Da die dortige Regierung da-
mals sehr sozialistisch war und mit 51 % an allen Geschiften beteiligt
sein wollte, hat es mein Vater sein lassen und sein Gliick hier versucht
und das nicht ohne Erfolg. Wir salen auf diesen — sprichwortlich —
gepackten Koffern, die Koffer wurden voller und voller und als wir ver-
sucht haben, sie aufzuheben, waren sie so schwer, dass man kaum weg-
kam. So haben wir dann die Reise ins ,,gelobte Land“ — wo immer das
auch war — verschoben.

Ich habe damals in meiner Familie die jiddische Sprache gehdrt. Wenn
meine Eltern wollten, dass wir das nicht verstanden, fingen sei an, pol-
nisch zu sprechen. Als mein Bruder und ich — Benjamin Korn wurde
Theaterregisseur und hat hier im Thalia-Theater dreimal inszeniert — an-
fingen, polnisch zu verstehen, schalteten meine Eltern auf Russisch um;
das haben wir dann nicht mehr gelernt. Es war fiir uns nicht einfach, mit
diesen drei Sprachen und der deutschen Sprache zurechtzukommen, und
ich habe erst als Fiinf- oder Sechsjdhriger angefangen, richtig Deutsch
zu lernen. Es hat ungefdhr zehn Jahre gedauert, bis ich diese Sprache
einigermal3en beherrscht habe.

Zwischen meinem neunten und zehnten Lebensjahr war ich in einem
Schweizer Internat. Es lag in der franzosischen Schweiz, und ich habe
dort Franzosisch gelernt, vor allem aber jiidische Religion; denn zu jener
Zeit gab es in Frankfurt — wie in vielen anderen deutschen Stidten —
nicht die Mdoglichkeit, sich tiber das Judentum weiterzubilden. Deshalb
war es notwendig, diese Ausbildung im Ausland zu suchen. Als ich
zuriickkam, ging ich aufs Gymnasium, machte das Abitur und fing dann
an, Architektur zu studieren.

Worauf ich hinauswill, ist, wie es iiberhaupt dazu kam, mich einge-
hend mit der deutsch-jiidischen Geschichte zu beschéiftigen. Ich hatte
angefangen, an der Technischen Universitét in Berlin Architektur zu stu-
dieren, und im Vor-Diplom in Baugeschichte mussten wir zwei Themen
zur miindlichen Priifung angeben. Das erste Thema war ,,Altertum® und
das zweite war , Mittelalter”. ,,Altertum® war recht einfach. Ich habe
dorische Tempel angegeben. Da brauchte man nur ein Buch zu lesen,
und dann kannte man die Sdulenordnung und wusste, was eine Entasis
ist und was Metopen und Triglyphen sind und vieles mehr. Das war
schnell zu lernen.

Schwieriger war es mit dem Mittelalter, denn da war mein Professor
Spezialist und ein ausgewiesener Fachmann. Ich habe zufillig in Frank-
furt bei einem befreundeten Hobby-Historiker ein Buch entdeckt: ,,Mit-
telalterliche Synagogen®, geschrieben von Richard Krautheimer, einem
deutsch-jiidischen Gelehrten, der in die Emigration ging, nach dem
Krieg zurilickkehrte, sich in Rom niederlieB und dort in der Bibliotheca
Hertziana den fiinfbédndigen Korpus der romischen Kirchen verfasste —
das Standardwerk iiber die Kirchen Roms. Jener Richard Krautheimer
hatte als Habilitationsarbeit 1927 mittelalterliche Synagogen beschrie-
ben, und ich dachte mir, auch ein Medidvist, ein Spezialist fiir das Mit-
telalter, wird mittelalterliche Synagogen kaum kennen.

Ich hatte ins Schwarze getroffen. Als er auf dem Zettel sah ,,mittelal-
terliche Synagogen®, sagte er: ,,Herr Korn, wo steht denn nach Ihrer
Meinung die schonste Synagoge in Europa?“ Ich sagte: ,,Herr Pro-
fessor*, — damals sagte man noch Herr Professor —,,die Frage ist so nicht
zuldssig, Sie miissten schon das Land prézisieren.” Da sagte er: ,,Na gut,



sagen wir in Polen.* Ich sagte: ,,Wissen Sie, in Polen gab es Festungs-
synagogen und Dorfsynagogen und Holzsynagogen und Stadtsynago-
gen. Sie miissen das schon eingrenzen!* Da sagte er: ,,Nehmen wir
Krakau.” Worauf ich sagte: ,,In Krakau gab es 25 Synagogen.” Und dar-
auf er: ,,Wissen Sie, da war ich ndmlich als Soldat.“ Dann hat er ange-
fangen zu erzdhlen, wie wunderbar es in der Remu-Synagoge war, hat
lange von dieser Synagoge geschwirmt und hat mir dann eine ,,Zwei‘
gegeben. Da hatte ich das unbestimmte Gefiihl: ,,Irgendwas stimmt an
dieser Geschichte nicht“, und habe angefangen, mich mit dem Synago-
genbau in Deutschland zu beschiftigen.

Uber den Synagogenbau in Deutschland kam ich zu den Problemen
und Tiicken der deutsch-jiidischen Geschichte; denn ich stellte fest, dass
Juden, die bis zu Beginn des 19. Jahrhunderts vorwiegend in Ghettos
gelebt hatten, anfingen, ihre Synagogen so zu bauen, wie ihre gesell-
schaftliche Stellung es reflektierte. Die Emanzipation ging ja nicht von
Deutschland, sondern von Frankreich aus. Der revolutiondre Akt 1789
hat sich auf Deutschland iibertragen, als Napoleon Westfalen besetzte
und seinen Bruder Jérdme dort als Konig einsetzte und er das Con-
sistoire, das Konsistorium sowohl fiir die christliche als auch die jiidi-
sche Religion, einrichtete und allen gleiche Rechte gab — auch den
Juden. In Seesen im Harz entstand die erste Synagoge, die diesen Namen
verdiente — neuzeitlich gesehen —, und zwar von Israel Jacobson, der der
Vorsitzende des Konsistoriums war, errichtet.

Das Wort werden Sie alle kennen: ,,Es geht hier zu wie in einer
Judenschule.“ Das heift nichts anderes als: Es geht hier zu wie in
einer Synagoge. Die Juden schdmten sich damals, als sie in das biir-
gerliche Zeitalter und die Emanzipation aufbrachen. Im Nationalstaat
schdmten sie sich, dass es bei ihnen zuging ,,wie in der Judenschule®.
Das hiangt mit dem synagogalen Ritus zusammen, auf den ich jetzt nicht
eingehen will — das wire ein Vortrag fiir sich. Sie reformierten ihren
Gottesdienst. Sie schafften das lose Gestiihl ab. Bankreihen wurden ein-
gefiihrt, die hebriische Sprache wurde zuriickgenommen, die deutsche
Sprache Teil des Gottesdienstes, die Orgel wurde ebenso wie die Tracht
der christlichen Geistlichen eingefiihrt — alles, um dem Ideal des jidi-
schen Deutschen so nah wie moglich zu kommen. Das ging zum Teil
sogar bis in die Bezeichnungen hinein; denn aus ,,Synagogen® wurden
,»,Tempel“ und wurden deswegen so genannt, weil die deutschen Juden
damit ausdriicken wollten, dass das ,,gelobte Land“ nicht mehr im fer-
nen Paldstina lag, sondern dass sie in Deutschland ihr neues Jerusalem
sahen.

Diese Synagogen wurden vorwiegend in zwei Baustilen errichtet. —
Ich muss das jetzt abkiirzen; sonst sind wir gleich bei einem anderen
Vortrag. — Sie wurden im neoromanischen Stil gebaut — damit haben sich
die Juden zu Deutschland bekannt, indem sie diesen deutsch-mittelalter-
lichen Stil aufnahmen — oder sie wurden im neoislamischen Stil gebaut,
wenn sie zeigen wollten, dass Judentum eine selbstbewusste Religion
mit Ursprung im Morgenland ist. Gleichzeitig barg dieser Stil aber die
Gefahr in sich, sich als Juden optisch aus dem deutschen Volk auszu-
grenzen.

Das war der auf baukiinstlerischer Ebene gespiegelte gesellschaftliche
Konflikt im 19. Jahrhundert, und iiber diesen Konflikt ist mir klar gewor-
den, dass die Juden in Deutschland von Anfang an einen vergeblichen
Kampf um Gleichberechtigung und Emanzipation gefiihrt haben, ein-
fach deshalb, weil die Versprechungen des 18. Jahrhunderts — das 18.
Jahrhundert ist weit mehr ein europdisches Jahrhundert, als wir das heu-
te meist ahnen — die Versprechungen des Humanismus, der Aufklarung,
der Emanzipation waren.



Es war das Jahrhundert auch der Weltumsegler: das Jahrhundert von
James Cook, von Alexander von Humboldt, der in der Welt bekannter ist
als Goethe. Es war das Jahrhundert von Georg Forster, der {ibrigens
Cook auf seiner zweiten Reise begleitet hatte. Otto von Kotzebue um-
segelte zu Beginn des 19. Jahrhunderts die Welt mit Adalbert von Cha-
misso, einem Dichter, der heute vielleicht etwas verkannt ist. Es war ein
Jahrhundert der geistigen Weite — amerikanische Revolution, franzosi-
sche Revolution, Versprechung, Aufbruch, das Heraufddmmern eines
neuen Zeitalters.

Das hatte sich dann im 19. Jahrhundert verengt in den Nationalismus,
einen Nationalismus, der darauf angewiesen war, Fremdes auszuschlie-
Ben, um sich selbst definieren und abgrenzen zu konnen. Nationalismus
ist nicht per se etwas Schlechtes oder etwas Gutes. Nationalismus war
nichts anderes als die Antwort auf Erfordernisse der Moderne. Ob es
nun die Standardisierung ist, die Vereinheitlichung — ich will jetzt nicht
ndher darauf eingehen. Das Thema Nationalismus ist im Augenblick in
Mode und es gibt viele gute Biicher dariiber. Der Nationalismus hat aber
dazu gefiihrt, dass es auch infolge der Befreiungskriege gegen Napoleon
ab 1815 zu einer Verkldrung des Mittelalters kam, zu einer Belebung der
Romantik. Das endete unter anderem auch in den Opern von Richard
Wagner, alles Dinge, die sich auf die deutsche Vergangenheit, auf deut-
sches Kulturgut, auf Sagen, auf Idealisierung beziehen und christlich
gepragt waren.

In diesem Weltbild hatten die Juden keinen Platz. Es war Heinrich von
Treitschke, einer der bekanntesten deutschen Historiker des 19. Jahr-
hunderts — an dieser Stelle zitiere ich ihn gern, obwohl er derjenige war,
der den Antisemitismusstreit 1879 ausgelost hat —, der gesagt hat: ,,Wir
Deutschen sind zu schwach, um Fremdes ertragen zu kénnen.“Das war
eine tiefe Erkenntnis nach den Wirren des 30-jdhrigen Krieges, nach der
Spaltung Deutschlands, nach der Auflosung des Heiligen Romischen
Reiches Deutscher Nation 1806, nach dem Ende des Deutschen Bundes,
des Norddeutschen Bun-des. Heinrich von Treitschke hat es nicht nur so
dahingesagt, sondern es war in der Tat eine Aussage, die auch mir die
Augen gedffnet hat, dass es sich ndmlich nur der Starke leisten kann,
schwach zu sein, der Schwache sich aber nie getraut, seine Schwichen
Zu zeigen.

Hier gab es — es gibt sie wahrscheinlich heute noch — eine Schwiche
im Nationalbewusstsein, was im Ubrigen auch nicht verwunderlich ist;
denn wenn man die deutsche Geschichte der letzten 200 Jahre betrach-
tet, so stellt man fest, dass es eine Geschichte der Zusammenbriiche ist.
Sie beginnt 1806 mit dem Zusammenbruch des Heiligen Romischen
Reichs Deutscher Nation, setzt sich fort mit den erwdhnten Zusam-
menbriichen des Norddeutschen Bundes, des Deutschen Bundes, dem
Zusammenbruch des Kaiserreiches 1918, die Weimarer Republik endet
1933, das Ende des Dritten Reiches, Zusammenbruch der DDR. Wie soll
sich in dieser Geschichte nationaler Zusammenbriiche ein ungebroche-
nes nationales Bewusstsein ausbilden?

In diesem Nationalismus, im spezifischen Nationalismus Deutsch-
lands, waren die Juden die Anderen, und das aus Tradition. Deswegen
war es ihnen von Anfang an — schon strukturell und historisch gesehen
— kaum moglich, sich als wirklich — jiidische — Deutsche zu integrieren.
Natiirlich gab es Familien, in denen es funktionierte, natiirlich gab es
diese Beispiele und es gibt sie heute noch. Aber als gesellschaftlich rele-
vantes Phinomen kann man feststellen, dass es eine deutsch-jiidische
Symbiose nicht gab. Die deutsch-jlidische Symbiose ist eine nachtragli-
che Konstruktion — nach 1945 —, um einen Schmerz auszudriicken, den
es nicht gab, als man diesen Teil des eigenen Volkes vertrieb.



Dass es ein Teil des eigenen Volkes war, ist mir an zwei Beispielen
aufgegangen. Das erste Beispiel: Herr Philipsborn, der nach dem Krieg
die Frankfurter Judaica-Bibliothek leitete, erzihlte mir, 1939, als er als
Emigrant und Fliichtling in Holland war und die Wehrmacht Polen
iiberfiel, standen deutsche Juden an der europdischen Landkarte und
haben ihren holldndischen Freunden gezeigt, wie ,,unsere Armee®, die
Wehrmacht, Polen iiberrennt. Jiidische Emigranten — stolz auf ,,ihre
Wehrmacht*!

Das zweite Beispiel: 1974 war ich im Rahmen von Synagogenfor-
schung in Israel und traf dort auf Dr. Ophir — {ibrigens Jude aus Ham-
burg, Hamburger Jude, jlidischer Hamburger. Er war damals Mitte 70.
Ich hatte die seltene Gelegenheit, einen wirklich intelligenten Zeit-
zeugen vor mir zu haben. Dr. Ophir hatte damals ,,Pinkas Hakehillot
Bavaria® geschrieben. Das war ein 600-seitiges Werk auf Hebréisch tiber
die jiidischen Gemeinden in Bayern. Uber 600 jiidische Gemeinden gab
es einst in Bayern. Er hatte dieses Werk mit stupender deutscher Gelehr-
samkeit zusammengetragen, wie das eben nur ein deutscher Gelehrter
kann. Es war voll mit Hinweisen auf Archive und auf Literatur. Mein
Hebriisch ist nicht so gut, dass ich das alles hitte lesen kdnnen. Aber
er hatte alles im Original zitiert. Das heil3t, alle Fundstellen, die aus
Deutschland kamen, waren auch auf Deutsch zitiert. Das war fiir mich
entscheidend.

Ich fragte: ,,Herr Dr. Ophir, sagen Sie das jemandem, der es nicht
nachempfinden kann: wurzelloser Jude. Thre Familie hat doch seit Jahr-
hunderten in Deutschland gelebt. Wie war das, als Sie vertrieben wur-
den? Was ist das fiir ein Gefiihl? Versuchen Sie, es mir zu erkldren! Ich
mochte es verstehen!*

Dann hat er etwas gesagt, dessen Tragweite er — so glaube ich — nicht
erkannt hat: die doppelte Bedeutung seiner Worte. Er sagte: ,,Wissen Sie,
was das Schlimmste ist? Das Schlimmste ist, dass diese Verbrecher
nicht wissen, dass sie einen der ihren vertrieben haben.* Ich wiederho-
le: ,,Dass diese Verbrecher nicht wissen, dass sie einen der ihren vertrie-
ben haben.* Da wurde mir klar, dass das eine Welt ist, die ich gefiihls-
maBig nicht verstehen werde. Ich verstehe sie zwar, ich kann mich ihr
verstandesgemdll ndhern, aber dass diese Menschen durch und durch,
bis auf die Knochen, Deutsche waren und dann noch irgendwo Juden,
das habe ich erst bei Philipsborn und bei Dr. Ophir verstanden.

Als sich dann die Displaced-Persons-Lager auflosten, war die jiidi-
sche Geschichte in Deutschland diskreditiert. Sie war deswegen diskre-
ditiert, weil die Menschen, die aus dem Osten kamen, die in den Dis-
placed-Persons-Lagern waren, in der jiidisch-deutschen Geschichte so
etwas wie eine Teleologie sahen, das heifit eine Entwicklung, die unaus-
weichlich in die Vernichtungslager des Nationalsozialismus fithren mus-
ste, weil sich Juden als Juden verleugnet haben und unbedingt Deutsche
werden wollten — {iberspitzt gesagt.

Das ist eine Sichtweise, die sich Jahrzehnte gehalten hat, und es hat
lange Zeit gedauert — auch fiir mich mindestens 30 oder 40 Jahre —, bis
ich allméhlich begriffen habe, was ich zuvor sagte: Geschichte betrach-
tet man riickwirts, das Leben aber wird vorwirts gelebt, dass es so etwas
wie eine Zielgerichtetheit der Geschichte nicht gibt, dass Geschichte
nach vorn prinzipiell offen ist. Wenn man sich mit der deutsch-jiidischen
Geschichte beschéftigt, erkennt man, dass in ihr auch die besseren Mog-
lichkeiten angelegt waren, die nicht zum Zuge gekommen sind; aber es
gab sie.

Es gab sie, und wir konnen natiirlich heute nicht so tun — auch die, die
heute in Deutschland leben —, als habe es den Bruch und diesen tiefen
Abgrund der Geschichte nicht gegeben. So zu tun, als kdnnten wir an



diese Geschichte einfach ankniipfen, geht nicht, denn dann wiirden wir
diesen Abgrund zuschiitten, und er muss bleiben — schon um der Erin-
nerung willen.

Aber man kann auch Dinge adoptieren. Ich habe einiges, was die
deutsch-jiidische Geschichte anbelangt — vor allem ihre viel verspre-
chenden Teile —, zumindest fiir mich adoptiert. Ich glaube, dieser Be-
wusstseinsprozess ist nicht nur bei mir und bei meiner Generation in den
achtziger Jahren vonstatten gegangen, ausgeldst durch drei regionale
Ereignisse. Erstens: der FaBbinder-Konflikt 1985. Zweitens: die Eroff-
nung des jlidischen Gemeindezentrums in Frankfurt am Main 1986,
dessen Architekt ich bin. Drittens: 1987 wurden in Frankfurt am Borne-
platz Reste des ehemaligen Ghettos ausgegraben und da entbrannte ein
heftiger Kampf der Frankfurter Biirger — Juden wie Nichtjuden —, was
damit geschehen solle.

Als 1986 das jiidische Gemeindezentrum in Frankfurt eréffnet wurde,
habe ich das Wort geprigt: ,,Wer ein Haus baut, will bleiben, und wer
bleiben will, erhofft sich Sicherheit. Wenn man es genau betrachtet, ist
es ein Jahr zuvor wihrend des FaBbinder-Konfliktes in die Tat umge-
setzt worden. Man kann ndmlich genauso gut sagen: Wer demonstriert,
will etwas verdndern, und wer etwas verdndern will, dem sind die Dinge
nicht gleichgiiltig, denn der will auch bleiben.

1987, als Frankfurter Juden und Nichtjuden angesichts der freigeleg-
ten Ghettofundamente den Blick in die Tiefe der eigenen Geschichte
warfen und sich mit der eigenen Geschichte konfrontiert sahen, hat sich
ein neues Bewusstsein dafiir herausgebildet, dass jliidische Geschichte in
Deutschland nicht nur jidische Geschichte, sondern auch deutsche
Geschichte ist. Da wurde es sichtbar, fiihlbar, deutlich, an den Resten
dieses Borneplatzes, dass uns hier etwas verband, was wir vorher nicht
wahrhaben wollten; denn auch im Trennenden kann etwas Verbindendes
liegen. Das sollte man nicht vergessen.

Das waren die Jahre, als ich mit meiner politischen Karriere begann
und in den Vorstand der jiidischen Gemeinde eintrat. Was mir damals
auffiel — wenn die Fraktionen der Parteien zu uns kamen —, war das vol-
lig verzerrte Bild, das viele Menschen in diesem Land von Juden in
Deutschland haben. Ich stellte die nicht ganz unproblematische Frage:
»Nun sagen Sie mir mal ehrlich, wie viele Juden in Deutschland le-
ben. Was glauben Sie? 50.000? 150.000? 1,5 Millionen?* Die Antwort
war immer — ob FDP, CDU oder SPD, egal, welche Fraktion: ,,1,5 Mil-
lionen.* Darin zeigte sich die Priasenz der 6 Millionen Ermordeten. Die
Zahl der Juden in Deutschland betrug zum damaligen Zeitpunkt zwi-
schen 30.000 und 50.000, aber in den Kdpfen waren es Millionen.

Diese verzerrte Wirklichkeit ist durch die Geschichte geprigt, und das
ist etwas, was mich nachdenklich gemacht hat. Es hat sich damals auch
ein Wechsel in der Fiihrung und im Stil und im Umgang zwischen Juden
und Nichtjuden vollzogen. Da sind die beiden Figuren Heinz Galinski
und Ignaz Bubis die beispielhaften Protagonisten. Heinz Galinski ist
Uberlebender von Auschwitz und des noch viel schlimmeren Lagers
Mittelbau-Dora. Mittelbau-Dora, das Konzentrationslager im Harz, war
die Ausweichproduktionsstitte fiir die Raketen in Peenemiinde. Als die
Englénder begannen, Peenemiinde zu bombardieren, wich die deutsche
Wehrmacht nach Mittelbau-Dora aus, das ein ausgekliigeltes Stollen-
system besal}; dieses Stollensystem war sicher vor Bombardierungen.

Als Heinz Galinski von Auschwitz nach Mittelbau-Dora verlegt
wurde, sehnte er sich nach Auschwitz zuriick. Ich war in Mittelbau-
Dora. In diesem Stollensystem ldsst es sich schwer atmen, sehr schwer
atmen, und mit jedem Atemzug steht einem der Tod vor Augen, und mit
jedem Atemzug atmet man den Tod und die Todesangst ein. Deswegen



sollte man nachsichtig sein, wenn man Galinski und Bubis vergleicht.
Bubis hat auch Schlimmes mitgemacht, aber nicht das, was Galinski
erlebt hat.

Galinski ist in die deutsche Nachkriegsgeschichte als der starre,
maskenhafte Mahner eingegangen. Nach dem, was er erlebt und tiberlebt
hat, ist das kein Wunder. Bubis hat einen vollig neuen Stil eingefiihrt. Er
hat in gewisser Weise den ersten Schritt dazu getan, um das partiell auf-
zubrechen, was man auch etwas despektierlich Pietdtsglocke nennen
konnte, die — aus welchen Griinden auch immer — tiber die deutsch-jiidi-
sche Geschichte gelegt wird. Das hat er getan durch seine Personlichkeit,
durch die gewinnende Art, wie er mit Menschen umging. Er beherrsch-
te acht Sprachen, hatte tausend Telefonnummern im Gedéchtnis, war ein
brillanter Witzeerzéhler, konnte gewinnen. Fiir ihn war es kein Problem,
auf Menschen zuzugehen. Er war durch und durch volkstiimlich.

Fiir mich personlich ist das Verdienst von Ignaz Bubis — das hingt mit
meiner Sozialisation zusammen —, dass er auch das Bild ,,des Ostjuden®
in den deutschen Alltag hineingetragen hat. Ich kann mich daran erin-
nern: Als Ignaz Bubis Vorsitzender wurde, gab es einige, die lieber einen
deutschen Juden an der Spitze gesehen hitten, weil manche dachten, das
wiirde bei den nichtjiidischen Deutschen besser ankommen. Aber, wis-
sen Sie, meine Damen und Herren, das ist ein Hofjudentum, das zu
nichts fiihrt. Ich glaube, Ignaz Bubis hat in gewisser Weise das Bild
,vom Juden®, auch ,,vom Ostjuden®, veralltiglicht. Ich glaube, das ist
sein grofles Verdienst gewesen.

Ignaz Bubis ist dann — er war ja nicht everybody’s darling, aber er ist
von vielen Leuten so gesehen worden — zu einer Art moralischer Instanz
geworden. Dieses Problem der moralischen Instanz — das will ich hier
kurz erldutern — ist problematisch sowohl fiir Juden als auch fiir Nicht-
juden; denn es bedeutet, dass etwas an einen Juden delegiert wird, was
im Grunde eigentlich Angelegenheit aller Demokraten ist. Wenn es um
deutsch-jlidische Belange geht — bei allem, was diese Gesellschaft be-
trifft —, ist jeder aufgefordert, als Demokrat dazu Stellung zu nehmen,
nicht als Deutscher oder als Jude, sondern eben als Demokrat.

An Ignaz Bubis hatte man die moralische Instanz quasi delegiert. Man
war eigentlich froh, dass man jemanden hatte, der in Zweifelsfillen den
Koscherstempel geben, Dinge absegnen konnte, und dann war es okay.
Das ist aber entweder eine partielle oder eine vollstindige Selbstent-
miindigung derer, die dieses Delegationsprinzip pflegen. Bei aller Be-
quemlichkeit, die so etwas mit sich bringt, bringt es eben auch eine par-
tielle Selbstentmiindigung mit sich.

Das ist der Grund, warum ich es zum Beispiel oft ablehne, zu be-
stimmten Dingen Stellung zu nehmen. Ich werde oft angerufen: ,,Herr
Korn, was sagen Sie“ — was weil} ich — ,,zu dieser oder jener Synago-
genschindung oder Friedhofschiandung? Ich sage: ,,Tun Sie mir den
Gefallen: Rufen Sie den zustindigen Ministerpriasidenten oder den zu-
stindigen Minister oder den zustdndigen Biirgermeister an. Ich bin fiir
eine Antwort ebenso zustindig wie jeder andere Biirger in diesem Lan-
de. Das ist — so glaube ich — ein wichtiger Aspekt der deutsch-jiidischen
Normalitét, und ich denke, daran werden wir alle arbeiten miissen.

Der Bubis-Walser-Konflikt hat bei Ignaz Bubis damals zum
ersten Mal so etwas wie Resignation ausgeldst, die dann spiter mit sei-
nen Worten endete, er habe nicht allzu viel erreicht. Dass Bubis an die-
ser Stelle einen wichtigen Einschnitt in der deutsch-jiidischen Nach-
kriegsgeschichte sah, war eigentlich weitsichtig. Antisemitismus gibt
es in allen europdischen Lidndern. Der Prozentsatz ist fast iiberall an-
ndhernd gleich gewesen, er lag — wenigstens bis vor kurzem — bei 15 bis
20 %; da macht Deutschland keine Ausnahme. Es ist nur die Geschichte,



10

die eine andere ist. Es ist aber eben ein Unterschied, ob man es mit
Menschen zu tun hat, die nicht aufklarbar sind, weil sie kein Wissen
haben, sondern Gewissheiten. Gewissheiten sind viel schlimmer als
Wissen, denn Wissen ist wandelbar, es ldsst sich dndern, es lassen sich
Einsichten gewinnen; bei Gewissheit ist das nicht der Fall. Aber damit
kann man leben. Man kann auch mit 10.000 rechtsradikalen Schldgern
leben. Die hat die Polizei durchaus im Griff. Die machen mir auch
keine Sorgen.

Was Bubis aber erkannte, war, dass ein Mann wie Walser eine gewis-
se Gesellschaftsfahigkeit nicht von Antisemitismus, aber von einem
Gedankengut ableitete, das zumindest zu einer bestimmten Bequem-
lichkeit im Denken fiihren konnte und das eigentlich von der objektiven
Beurteilung von Geschichte zu Subjektivitdt iiberging; denn Walser
leugnete nicht, dass er die Dinge in einer Art Privatgewissen oder einem
personlichen Gewissen beurteilte und dass all das und diese Wertmaf-
stibe nicht an etwas Allgemeines und Uberpriifbares gebunden waren,
sondern nur an seine Person, an das, was er fiir richtig und falsch hielt.

Das hat bestimmten Stromungen groflere gesellschaftliche Akzeptanz
verlichen, und Bubis hatte es erkannt. Es hat ihm Kummer bereitet, und
auch mir hat es mehr Kummer bereitet als der gewohnliche Rechts-
radikalismus.

Natiirlich gibt es in Deutschland keinen klassischen Antisemitismus
wie den eliminatorischen Antisemitismus des Nationalsozialismus und
natiirlich ist Deutschland eine gefestigte Demokratie. Wer es von mir
horen will, dem sage ich es — im Ausland oder hier: Das, was 1933 ge-
schah, kann sich nicht wiederholen. Erstens sind die historischen
Voraussetzungen ganz andere, und zweitens ist diese Gesellschaft demo-
kratisch gefestigt. Das ist nicht das, was mir Sorge bereitet.

Aber auch wenn es den primédren oder den eliminatorischen Anti-
semitismus nicht mehr gibt, so gibt es eben doch den sekundédren Anti-
semitismus oder — so nenne ich ihn lieber — den schuldreflexiven Anti-
semitismus, weil es doch — Herr von Foerster, Sie sprachen vorhin davon
— ein gewisses Unbehagen gibt, sich mit diesen jiidischen Dingen aus-
einander zu setzen. Sie erinnern an die eigene Geschichte, an die
Familiengeschichte, die Geschichte des eigenen Volkes, und schon wie-
der muss man sich damit auseinander setzen. Juden sind — wenn man so
will — lebende Symbole des schlechten Gewissens, die einem Unbeha-
gen bereiten. Dieser schuldreflexive Antisemitismus ist nichts anderes
als das Unbehagen am Unbehagen. Das kennzeichnet ihn. Er ist weiter
verbreitet, als man denkt und ist auch mit den klassischen Kategorien
des Antisemitismus nicht unbedingt zu fassen.

Ich habe bereits iiber die verzerrte Wahrnehmung gesprochen, was
Zahlen anbelangt. Ich will jetzt noch ein paar Stichworte nennen und
einige Gedanken anfiigen. Das Thema ldsst sich in jede Richtung aus-
weiten.

Héaufig werde ich gefragt: ,,Na, was sind Sie denn nun? Sind Sie Jude
in Deutschland? Sind Sie deutscher Jude? Sind Sie jlidischer Deutscher?
Was sind Sie denn eigentlich?* Da frage ich mich natiirlich, warum mein
Gegentiber das wissen will. Warum ist ihm das so wichtig? Das erinnert
mich immer an den Schmetterling, meine Damen und Herren, der flat-
tert, dessen Flug man bewundert, den man bewundert ob seiner Schon-
heit, ob seiner Unberechenbarkeit, ob seiner Grazie. Ja, dann lass ihn
doch flattern! Nein, da kommt einer und mochte diesen Schmetterling
an die Wand nageln oder aufspielen, ihn ordentlich analysieren und
sezieren. Man mochte genau wissen, wie grof3 er ist, wie tief er ist, was
er macht und woher er kommt, wie er eingeordnet werden kann. Das ist
nicht das Leben.



11

So ist es auch mit der Definition ,,Juden in Deutschland* ,,deutscher
Jude* ,,jiidischer Deutscher”. Es kommt mir so vor, als wolle man ein
Phianomen, das man nicht so richtig in den Griff bekommt, bannen,
indem man ihm einen Namen gibt, indem man es in eine Schublade stek-
kt und dann genau weil3, was Sache ist. Das ist aber nicht die Art und
Weise, wie man diesem stets im Wandel begriffenen Phdnomen beikom-
men kann.

Es ist jetzt zwei Jahre her, da wurde ich beim Neujahrsempfang der
Stadt Frankfurt von einem dlteren Frankfurter Herrn — 70 oder 75 Jahre
alt — gefragt: ,,Sagen Sie einmal: Sind Sie nicht besorgt iiber die Vor-
ginge in Threm Land?* Natiirlich hétte ich wie Ignaz Bubis antworten
konnen: ,,Horen Sie mal, Sie miissen doch wissen, was in Deutschland
vor sich geht.* Natiirlich wusste ich, dass er Israel meinte, ,,mein Land®,
klar! Ich weil3 auch, wie Ignaz Bubis geantwortet hitte. Ignaz Bubis hat
ja auch entsprechend geantwortet. Aber das ist nicht meine Art zu ant-
worten.

Ich glaube, dass aus solchen AuBerungen genau die deutsch-jiidische
Normalitit spricht, ndmlich wie die Dinge gesehen und vor allem wie sie
gefiihlt werden. Dahinter steckt nichts Bosartiges. Dahinter steckt kein
Wille, jemanden auszugrenzen oder herabzusetzen. Ich fiihle mich in
diesem Augenblick auch nicht so. Ich nehme das — wenn Sie so wollen
— als Gradmesser fiir das, was im Augenblick zwischen Juden und Nicht-
juden in diesem Land herrscht. Ich nehme das so hin. Wenn ich ndmlich
anders antwortete, wiirde er mich beim ndchsten Mal so nicht mehr
ansprechen und ich kénnte nicht ermessen, was nun wirklich Stand der
Dinge ist.

Wie das Leben so spielt: Er hat mich beim néchsten Neujahrsempfang
genauso angesprochen, er hat mir dieselbe Frage gestellt. Da dachte ich:
,Hoppla, es funktioniert!* Es geht also. Man kann miteinander auskom-
men. Man kann durchaus spiiren, was auf der anderen Seite ist, ohne ihn
zuriickzuweisen, ohne ihn vor den Kopf zu stolen und zunéchst einmal
das zu akzeptieren, dass die Dinge so sind, wie sie sind, némlich ebenje-
ne deutsch-jiidische Normalitét.

Wenn ich gefragt werde: ,,Was ist denn nun mit der deutsch-jiidischen
Normalitidt? Warum gibt es sie noch nicht?, dann ist meine Antwort
immer dieselbe. Die Antwort lautet: Nach allem, was Mitte des 20. Jahr-
hunderts geschah — in unserer Vorstellung ragt das heraus wie ein mono-
lithischer Block aus der Geschichte; das ist es aber nicht, es hat auch
eine Vorgeschichte —, nach allem, was geschah, ist eines sicher: Eine
Generation kann das nicht bewilti-gen — wenn das Wort ,,bewéltigen*
iiberhaupt angebracht sein sollte, woran ich meine Zweifel habe. Aber
bleiben wir ruhig bei dem Wort; ich habe im Augenblick kein besseres.
— Eine Generation kann das nicht bewéltigen. Es ist eine transgeneratio-
nelle oder eine intergenerationelle Aufgabe, und die bedarf mehrerer
Generationen. Sie bedarf deswegen mehrerer Generationen, weil die
erste Generation gar nicht in der Lage war, iiber die Dinge zu sprechen,
sowohl auf der Seite der Beteiligten-Generation — ich benutze nicht gern
das Wort Tater-Generation — als auch auf der Seite der Opfer-Generation
oder der Nachkommen der Beteiligten-Generation und der Opfer-
Generation. Es ist auch nicht verwunderlich, dass hier mit den Kindern
nicht tiber die Dinge gesprochen wurde. Man konnte dariiber nicht spre-
chen — aus Schuld, aus Scham, aus Erniedrigung auf beiden Seiten.

Wenn Sie heute auf den Biichermarkt schauen, stellen Sie fest, dass es
eine Menge Biographien auch von so genannten Téter-Kindern gibt, die
heute tiber das schreiben, was sie im Hause erlebt beziehungsweise nicht
erlebt haben; denn viel schlimmer als das, was die Eltern erzidhlt haben
— und das war selten genug —, ist das, was sie nicht erzdhlt haben. Das,



12

was sie nicht erzdhlt haben, pflanzt sich auf eine nicht zu durchdringen-
de Weise fort, und das ist genau das, was intergenerationell wirkt; denn
das erzeugt die so genannten schwarzen Locher in der Seele.

Diese schwarzen Locher beschiftigen uns ndmlich heute noch. Es ist
so: Wenn wir eine Sache nicht benennen, wenn wir keine Konturen
erkennen, keinen Namen geben konnen, dann wird die Sache wirklich
grof} in uns, dann macht sie Angst. Dann ist sie nicht zu fassen. Das ist
etwas, was wir nicht in den Griff bekommen. Alles, was eine Gestalt,
einen Namen, einen Umriss hat, ist fassbar. Man konnte an der Stelle
sogar den Vergleich wagen: Das ist der Unterschied zwischen Mono-
theismus und Goétzendienst. Den Go6tzen kann man erfassen, den kann
man in die Ecke stellen. Man kann ihm sogar entkommen, indem man
Distanz zwischen ihn und sich legt. Aber der unsichtbare Gott, das, was
man nicht greifen kann, was man nicht begreifen kann, ist ubiquitér, er
ist tiberall, er ist iiberall und nirgends.

Genauso ist es mit den schwarzen Lochern in der Seele. Sie waren in
dieser Generation nicht zu fassen und sie sind nicht zu fassen. Ich kenne
Leute, so genannte ,, Tater-Kinder* — entschuldigen Sie, dass ich das so
sage —, die 15 oder 20 Jahre in Therapie waren, die das nicht verwinden
konnten. Auf der anderen Seite ist es natiirlich genauso. Wie soll hier
zwischen diesen beiden Generationen — die erste, die nicht sprach, und
die zweite, zu der nicht gesprochen wurde —, zwischen den Kindern und
Eltern und dann auch noch zwischen Juden und Nichtjuden so etwas wie
Normalitdt moglich sein? Das ist nicht mdglich. In der zweiten Gene-
ration bleiben natiirlich Rudimente dieser schwarzen Locher in der Seele
iibrig und erst in der dritten oder vierten Generation besteht die Chance,
dass sich die Dinge langsam aufldsen und allméhlich zu einer so ge-
nannten Normalitét ibergehen.

Meine Damen und Herren, nach allem, was geschah, ist es durchaus
normal, dass noch nicht alles normal ist. Wir leben, was das Verhiltnis
zwischen Juden und Deutschen anbelangt, entweder in einer anormalen
Normalitdt oder in einer normalen Anormalitit.

Wenn man akzeptiert hat, dass dieser Prozess nicht von einer Gene-
ration bewéltigt werden kann — unter anderem aus den genannten Griin-
den; man lese die Biographien, die zurzeit auf dem Markt sind —, dann
siecht man bestimmte Dinge auch gelassener, dann 16st man sich ein bis-
schen vom Tagesgeschehen, dann kann einen nicht jede Friedhofs-
schiandung, jede Synagogenschiandung und der Einzug der NPD in einen
Landtag aus der Bahn werfen. Das sind Dinge, die innerhalb des grof3en
historischen Bogens eigentlich — in Anfithrungsstrichen — ,,nicht anor-
mal“ sind, um es vorsichtig auszudriicken. Wir miissen also akzeptieren,
dass der Nationalsozialismus, dass das nationalsozialistische Mensch-
heitsverbrechen eine langwellige, untergriindige Diinung hinterlassen
hat, deren Folgen wir heute spiiren und deren Folgen auch die nichsten
Generationen spiiren werden.

Wenn man mich nun fragt: ,,Ja wie ist das denn nun? Irgendwann
muss doch ein Zustand erreicht sein, wo so etwas wie Normalitit da ist®,
kann man natiirlich viele Beispiele anfiihren. Ich habe das irgendwann
einmal zusammengefasst. Lassen Sie es mich vorlesen: Wie sihe ein
deutsch-jiidisches Zusammenleben wiinschenswerterweise aus? Triu-
men wir ein wenig: Juden und Nichtjuden wiirden die zwischen ihnen
vorhandenen Unterschiede gegenseitig anerkennen — das ist sehr wichtig
— und sich vorrangig als Individuen, nicht aber als Vertreter von Kol-
lektiven begegnen. Das Wort Jude wiirde ohne Beklommenheit ausge-
sprochen und es wiirde ihm nichts Herabsetzendes mehr anhaften. Daher
wire es auch gleichgiiltig, ob eine bestimmte Aussage von einem Juden
oder einem Nichtjuden getroffen wird. Es kéme ihr in beiden Féllen die-



13

selbe Glaubwiirdigkeit, dasselbe Gewicht oder auch dieselbe Kritik zu.
In einer solchen deutsch-jiidischen Normalitit wiren Juden keine Mit-
biirger, sondern schlicht Biirger, es wiirde keines Niitzlichkeitsnach-
weises mehr bediirfen, um Vertriebene, exilierte oder ermordete jiidische
Kinstler und Wissenschaftler zu ehren. Das heif3t, sie wiirden von den
Deutschen um ihrer selbst willen betrauert und nicht wegen des Ver-
lustes, den ihre Vertreibung oder Vernichtung fiir die deutsch-jiidische
Kultur darstellt. Wére dies so, wiirden deutsch-jiidische Gedenkveran-
staltungen auch nicht mehr als bloBe Pflichtiibungen empfunden wer-
den; denn die Mehrheit der Deutschen will die Verfolgung der deutschen
Juden jetzt als das verstehen, was sie wirklich war: eine Amputation am
eigenen Volk. Das Schone an einer wahrhaftig deutsch-jiidischen Nor-
malitdt wére auch, dass Nichtjuden ihrem jiidischen Gespriachspartner
nicht mehr zwanghaft versichern miissten, sie hitten jiidische Vorfahren
oder Widerstandskédmpfer in ihrer Familie gehabt. Bezeichnungen wie
,judisches Kapital“, ,jidischer Geist”, ,jiidischer Einfluss“und ,,jiidi-
sche Intelligenz*“ — die gibt es ilibrigens nicht — wéren aus dem Sprach-
schatz verschwunden, weil man begriffen hitte, dass sie in Vorurteils-
strukturen verhaftet sind. Nichtjuden wiirden dann andererseits auch kei-
ne Juden mehr brauchen, damit sie bestimmte eigene 6ffentliche Aus-
sagen oder Aktionen mit ihrer so genannten jiidischen Autoritét absi-
chern. Es wiirden sich auch dafiir keine Juden mehr hergeben, die ich als
so genannte — despektierlich, wohl- gemerkt — Funktionsjuden bezeich-
ne. Uberhaupt bediirfte es keiner Feststellung mehr, ob eine herausra-
gende Personlichkeit der Zeitgeschichte oder der Vergangenheit jiidisch
sei. Juden hitten es ihrerseits nicht mehr ndtig, mit dem betonten
Hinweis auf ihr Jiidischsein ein Gefiihl der Unterlegenheit auszuglei-
chen.

Wire das Verhéltnis von Juden und Nichtjuden in Deutschland nor-
mal, wiirden Juden weder als Individuen noch als Kollektiv fiir die Po-
litik Israels, des World Jewish Congress oder anderer jiidischer Organi-
sationen haftbar gemacht. Es wire dann allgemein bekannt, dass Juden
— urkundlich belegt — seit tiber 1.700 Jahren in Deutschland leben und
somit ldnger in diesem Land anséssig sind als viele der deutschen Stdm-
me, die erst im Zuge der Ende des dritten Jahrhunderts einsetzenden
Volkerwanderung hierher kamen. Es bediirfte dann keiner institutionali-
sierten christlich-jiidischen Dialoge mehr. Juden wie Nichtjuden wiirden
die Wiirde des Unterschiedes gleichermallen anerkennen. Worauf liefe
das alles hinaus? — Doch darauf, dass deutsch-jiidische Normalitét kein
Thema mehr wére.

Ich danke Thnen. |



