3. Februar 1998

Joseph Kardinal Ratzinger

16. April 1927. Katholischer Theo-
loge. Geboren in Marktl am Inn,
Studium der Theologie und Philo-
sophie in Freising und Miinchen.
1951 Priesterweihe, 1953 Promotion
und 1957 Habilitation im Fach Fun-
damentaltheologie. 1958 Professor
fiir Dogmatik und Fundamental-
theologie in Freising. Anschliefend
Lehrtitigkeit an den Universitéten
Bonn, Miinster, Tiibingen und
Regensburg. 1977 Erzbischof von
Miinchen und Freising sowie Ver-
leihung der Kardinalswiirde. 1981
Berufung an die Romische Kurie
als Préafekt der Kongregation fiir
die Glaubenslehre.

Joseph Kardinal Ratzinger
Prifekt der Kongregation fiir die Glaubenslehre, Rom

,,Glaube zwischen Vernunft und Gefiihl“

Die Krise des Glaubens in der Gegenwart

In seinen Gesprichen ,,im Umkreis der Atomphysik® berichtet Werner
Heisenberg von einem im Jahr 1927 zu Briissel stattgefundenen Dialog
mit einigen jlingeren Physikern, an dem aufler Heisenberg selbst auch
Wolfgang Pauli und Paul Dirac teilnahmen. Man kam darauf zu spre-
chen, daB3 Einstein hdufig von Gott rede und da3 Max Planck die Ansicht
vertrete, es gebe keinen Widerspruch zwischen Naturwissenschaft und
Religion; beide seien — was damals ein eher {iberraschender Gedanke
war — sehr wohl miteinander vereinbar. Heisenberg interpretierte diese
neue Offenheit des Naturwissenschaftlers auf Religion von den Erfah-
rungen des eigenen Elternhauses her. Ihr liege die Auffassung zugrunde,
daB es sich in Naturwissenschaft und Religion um zwei voéllig verschie-
dene, nicht miteinander konkurrierende Sphiren handle: In der Natur-
wissenschaft gehe es um richtig oder falsch; in der Religion um gut und
bose, um wertvoll oder wertlos. Beide Bereiche werden getrennt der
objektiven und der subjektiven Seite der Welt zugeordnet. ,,Die Natur-
wissenschaft ist gewissermallen die Art, wie wir der objektiven Seite
der Wirklichkeit gegeniibertreten... Der religiose Glaube ist umgekehrt
der Ausdruck einer subjektiven Entscheidung, mit der wir flir uns die
Werte setzen, nach denen wir uns im Leben richten.”! Diese Entschei-
dung habe natiirlich verschiedene Vorbedingungen in Geschichte und
Kultur, in Erziehung und Umwelt, sei aber — Heisenberg schildert immer
noch das Weltbild seiner Eltern und dasjenige von Max Planck — letzten
Endes subjektiv und daher dem Kriterium ,,richtig oder falsch* nicht
ausgesetzt. Planck habe sich in dieser Weise subjektiv fiir die christliche
Wertewelt entschieden; die beiden Bereiche — objektive und subjektive
Seite der Welt — blieben dabei aber fein sduberlich getrennt. An dieser
Stelle fiigt Heisenberg an: ,,Ich muB3 gestehen, dal mir bei dieser Tren-
nung nicht wohl ist. Ich bezweifle, ob menschliche Gemeinschaften auf
die Dauer mit dieser scharfen Spaltung zwischen Wissen und Glauben
leben konnen.“> Nun nimmt Wolfgang Pauli den Faden des Gesprichs
auf und verstirkt Heisenbergs Zweifel, erhebt sie geradezu zur Ge-
wiBheit: ,,Die vollstindige Trennung zwischen Wissen und Glauben ist
sicher nur ein Notbehelf fiir eine sehr begrenzte Zeit. Im westlichen
Kulturkreis zum Beispiel konnte in nicht zu ferner Zukunft der Zeit-
punkt kommen, zu dem die Gleichnisse und Bilder der bisherigen Re-
ligion auch fiir das einfache Volk keine Uberzeugungskraft mehr besit-
zen; dann wird, so fiirchte ich, auch die bisherige Ethik in kiirzester Zeit
zusammenbrechen und es werden Dinge geschehen von einer Schreck-
lichkeit, von der wir uns jetzt noch gar keine Vorstellung machen
konnen.*® Die Teilnehmer des Dialogs konnten damals, 1927, hochstens
ahnen, dal3 schon kurze Zeit darauf jene unseligen 12 Jahre beginnen
wiirden, in denen sich tatsdchlich Dinge ,,von einer Schrecklichkeit™
abspielten, die vorher noch als unmdglich erscheinen mufiten. Gewil3, es
gab eine nicht ganz geringe Anzahl von Christen, solche mit bekannten
Namen und namenlos Gebliebene, die sich von der Kraft ihres christ-
lichen Gewissens her der dimonischen Gewalt widersetzten. Aber in der
Breite war die Macht der Verfiihrung stirker, das Mitldufertum gab dem
Bosen den Weg frei.



Im neuen Aufbruch nach dem Krieg war die Zuversicht lebendig, dal3
solches nie mehr geschehen konne. Das damals in der ,,Verantwortung
vor Gott“ beschlossene Grundgesetz wollte Ausdruck sein fiir die Bin-
dung des Rechts und der Politik an die groBen moralischen Imperative
des biblischen Glaubens. Die Zuversicht von damals verblaB3t heute in
der moralischen Krise der Menschheit, die neue, bedrangende Formen
annimmt.

Der Zusammenbruch alter religioser GewiBBheiten, der vor 70 Jahren
noch aufzuhalten schien, ist inzwischen weithin Wirklichkeit geworden.
So wird die Furcht vor einem damit unausweichlich verkniipften Zusam-
menbruch der Menschlichkeit tiberhaupt stirker und allgemeiner. Ich
erinnere nur an die Warnungen von Joachim Fest, der mit der schwie-
rigen Dialektik von Freiheit und Wahrheit, von Vernunft und Glaube
ringt: ,,Wenn alle utopischen Modelle ... ins Ausweglose fiihren, zu-
gleich aber die christlichen GewiBheiten ohne Kraft ... im Absturz be-
griffen sind, mufl man sich damit abfinden, daf} es fiir das Verlangen
nach Transzendenz keine Antworten mehr gibt.“* Aber keiner der Ap-
pelle, die an den Menschen in dieser Situation gerichtet werden, ,,weil3
zu sagen, wie er ohne Jenseits leben kann und ohne Furcht vor dem
Jiingsten Tag, und doch Mal um Mal wider die eigenen Interessen und
Begierden zu handeln vermag.® Fest erinnert in diesem Zusammen-
hang an ein Wort Spinozas, das genau noch einmal die letztlich nicht zu
ertragende Dialektik zwischen subjektiv und objektiv, zwischen Wahr-
heitsverzicht und Wertewillen bestitigt, die uns vorhin in der von Planck
reprasentierten nachchristlich-biirgerlichen Welt begegnet war: ,,Wenn
ich schon Atheist bin, mdchte ich wenigstens wie ein Heiliger leben.*

Ich mochte hier nicht weiter schildern, wie Heisenberg mit seinen
Freunden sowohl in dem Gespriach von 1927 wie in einem dhnlich ge-
arteten von 1952, nun schon im Angesicht der nationalsozialistischen
Schrecknisse gefiihrten Dialog den Weg aus dieser Schizophrenie der
Moderne zu bahnen versucht, sich miiht, von einem nach seinen eigenen
Griinden fragenden naturwissenschaftlichen Denken her zu einer zen-
tralen Ordnung vorzustoBen, die Kompall unseres Handelns wird und
gleichermafBen zum subjektiven wie zum objektiven Bereich gehort.®
Denn eben das ist die Frage, die mit dem Thema dieses Vortrags tiber-
haupt gestellt ist.

Versuchen wir daher, zundchst einmal zusammenzufassen und zu
prézisieren, was bis jetzt zu Tage getreten ist. Die Aufkldrung hatte das
Ideal der ,,Religion innerhalb der Grenzen der blo3en Vernunft auf den
Schild gehoben. Aber diese reine Vernunftreligion zerbrockelte schnell,
vor allem aber hatte sie keine das Leben tragende Kraft: Religion, die
tragende Kraft fiir das ganze Leben werden soll, braucht zweifellos eine
gewisse Einsichtigkeit. Der Zerfall der antiken Religionen wie die Krise
des Christentums in der Neuzeit zeigen dies: Wenn Religion mit ele-
mentaren GewiBBheiten einer Weltansicht nicht mehr in Einklang zu brin-
gen ist, 10st sie sich auf. Aber umgekehrt braucht Religion auch eine Er-
michtigung, die liber das selbst Erdachte hinausreicht, denn nur so ist
die unbedingte Forderung annehmbar, die sie an den Menschen erhebt.
So hat man nach dem Ende der Aufkliarung aus dem Bewultsein der
Unverzichtbarkeit des Religiosen heraus nach einem neuen Raum fiir die
Religion gesucht, in dem sie unangefochten von den weitergehenden
Erkenntnissen der Vernunft sozusagen auf einem nicht mehr erreichba-
ren, von ihr nicht bedrohten Gestirn sollte leben konnen. Deshalb hatte
man ihr das ,,Gefiihl* als den ihr eigenen Sektor menschlicher Existenz
zugewiesen. Schleiermacher war der groBe Theoretiker dieses neuen
Religionsbegriffs: ,,Praxis ist Kunst, Spekulation ist Wissenschaft, Reli-
gion ist Sinn und Geschmack fiirs Unendliche®,” definierte er. Klassisch



geworden ist Fausts Antwort auf Gretchens Frage nach der Religion:
,@Gefiihl ist alles. Name ist Schall und Rauch ... Aber Religion, so no-
tig ihre Unterscheidung von der Ebene der Wissenschaft auch ist, 1463t
sich doch nicht sektorial einengen. Sie ist geradezu dazu da, den Men-
schen zu seiner Ganzheit zu integrieren, Gefiihl, Verstand und Wille
aneinander zu binden und ineinander zu vermitteln und eine Antwort
auf die Herausforderung des Ganzen, auf die Herausforderung von Le-
ben und Sterben, von Gemeinschaft und Ich, von Gegenwart und Zu-
kunft zu geben. Sie darf sich nicht anmafBen wollen, Probleme zu 16sen,
die ihre eigene Gesetzlichkeit haben, aber sie mull zu letzten Entschei-
dungen befdhigen, in denen immer die Ganzheit des Menschen und der
Welt im Spiele ist. Und gerade das ist doch unsere Not, da3 wir heute die
Welt sektorial aufteilen und dabei in einer bisher kaum abzusehenden
Weise iiber sie denkend und handelnd verfiigen konnen, da3 aber die
nicht abzuweisenden Fragen nach Wahrheit und Wert, nach Leben und
Tod damit nur immer unbeantwortbarer werden.

Die Krise der Gegenwart beruht eben darauf, dal die Vermittlung
zwischen dem subjektiven und dem objektiven Bereich ausfillt, daB3 Ver-
nunft und Gefiihl auseinanderdriften und dabei beide krank werden.
Denn die sektorial spezialisierte Vernunft ist zwar ungeheuer stark und
leistungsfihig, aber ob der Standardisierung eines einzigen Typs von
GewiBheit und von Verniinftigkeit gestattet sie den Durchblick auf die
grundlegenden Fragen des Menschen nicht mehr. Daraus folgt eine Hy-
pertrophie im Bereich technisch-pragmatischen Erkennens, der eine
Schrumpfung im Grundlagenbereich entgegensteht und so eine Stérung
des Gleichgewichts, die fiir das Humanum tddlich werden kann. Umge-
kehrt ist Religion heute keineswegs abgedankt. Es gibt in mehrfacher
Hinsicht geradezu eine Hochkonjunktur des Religidsen, das aber ins
Partikuldre zerfallt, sich nicht selten aus seinen groflen geistigen Zusam-
menhédngen 16st und, anstatt den Menschen aufzurichten, ihm Macht-
steigerung und Bediirfnisbefriedigung verheifit. Das Irrationale, das
Abergliubische, das Magische wird gesucht; der Riickfall in anarchisch-
zerstorerische Formen des Umgangs mit den verborgenen Méchten und
Gewalten droht. Man kénnte versucht sein zu sagen, es gebe heute keine
Krise der Religion, wohl aber eine Krise des Christentums. Ich wiirde
dem nicht zustimmen. Denn die bloBe Ausbreitung religidser oder reli-
gionsartiger Phanomene ist noch keine Bliite der Religion. Wenn Er-
krankungsformen des Religiosen Hochkonjunktur haben, so bestétigt
dies zwar, dal} Religion nicht untergeht, aber es zeigt sie doch in einem
Zustand ernster Krise. Auch der Anschein, anstelle des ermiideten Chri-
stentums seien nun die asiatischen Religionen oder der Islam im Auf-
stieg begriffen, triigt. Dall in China und Japan die groBen traditionellen
Religionen dem Druck der neuzeitlichen Ideologien nicht oder nur un-
geniigend standzuhalten vermochten, ist offenkundig. Aber auch die re-
ligiose Vielfalt Indiens dndert nichts daran, da3 auch dort ein gegliicktes
Miteinander zwischen den neuen Fragen und den alten Uberlieferungen
bisher nicht gelungen ist. Wieweit der neue Aufbruch der islamischen
Welt von wirklich religiosen Kriften gespeist wird, bleibt gleichfalls zu
fragen. Vielerorts — wir sehen es — droht auch hier eine pathologische
Verselbstandigung des Gefiihls, die die Drohung des Schrecklichen nur
verstirkt, von der Pauli, Heisenberg und Fest uns gesprochen haben.

Es geht nicht anders: Vernunft und Religion miissen wieder zueinan-
der kommen, ohne sich ineinander aufzuldsen. Es geht nicht um Interes-
senwahrung alter religidser Korperschaften. Es geht um den Menschen,
um die Welt. Und beide sind offenbar nicht zu retten, wenn Gott nicht
auf eine tliberzeugende Weise in Sicht kommt. Niemand kann sich an-
malen, fertig den Weg zu wissen, wie diese Not geldst werden kann. Das



ist schon deshalb nicht moglich, weil in einer freien Gesellschaft die
Wahrheit keine anderen Mittel zu ihrer Durchsetzung suchen kann und
darf als eben die Kraft der Uberzeugung, Uberzeugung aber in der
Vielfalt der den Menschen bedringenden Eindriicke und Forderungen
sich nur schwer formt. Aber ein Versuch, den Weg zu finden, mul} ge-
wagt werden, um durch Konvergenzen, die sich zeigen, auch wieder
Plausibilitidt zu schaffen fir das, was meist weit auflerhalb des Hori-
zonts unserer Interessen liegt.

Der Gott Abrahams

Ich mochte hier nicht den Versuch Heisenbergs aufnehmen, von der ei-
genen Logik des naturwissenschaftlichen Denkens aus die Selbstiiber-
schreitung der Wissenschaft und den Zugang zur ,,zentralen Ordnung*
zu finden, so lohnend und so unentbehrlich solches Miihen ist. Mein
Versuch in diesem Vortrag zielt darauf, sozusagen die innere Rationalitit
des Christlichen freizulegen. Dies soll in der Weise geschehen, dafl wir
fragen, was eigentlich dem Christentum im Verfall der Religionen der
alten Welt jene Uberzeugungskraft gegeben hat, durch die es einerseits
den Untergang jener Welt auffangen und zugleich den auf die Biihne
der Weltgeschichte hereintretenden neuen Kriften, den Germanen und
den Slawen, seine Antworten so weiterzugeben vermochte, dafl daraus
unbeschadet mancher Umbriiche und Zerbriiche eine iiber eineinhalb
Jahrtausende hin tragende Form des Wirklichkeitsverstindnisses ent-
stand, in der alte und neue Welt sich verschmelzen konnten. Hier sto3en
wir auf eine Schwierigkeit. Der christliche Glaube ist kein System. Er
kann nicht wie ein geschlossenes Denkgebdude dargestellt werden. Er
ist ein Weg, und dem Weg ist es eigen, daf er nur durch das Eintreten in
ihn, das Gehen darauf erkennbar wird. Dies gilt in einem doppelten
Sinn: Jedem einzelnen erschlieBt sich das Christliche nicht anders als
im Experiment des Mitgehens; in seiner Ganzheit 148t es sich nur er-
fassen als geschichtlicher Weg, dessen wesentlichen Verlauf ich in gro-
Ben Ziigen andeuten mochte.

Der Weg beginnt mit Abraham. Bei der Skizze, die ich versuche, kann
und will ich selbstverstindlich nicht in das Gestriipp der vielfdltigen
Hypothesen dariiber eintreten, was in den alten Berichten als historisch
betrachtet werden darf und was nicht. Hier geht es nur darum zu fragen,
wie die schlieBlich geschichtstragend gewordenen Texte selbst jenen
Weg sehen. Da ist dann als erstes zu sagen, da3 Abraham ein Mensch
war, der sich von einem Gott angeredet wulite und sein Leben aus die-
sem Gespriach gestaltete. Man konnte als Vergleich an Sokrates den-
ken, dem ein ,,Daimonion®, eine merkwiirdige Art der Eingebung, zwar
nichts Positives offenbarte, aber den Weg verlegte, wenn er sich nur sei-
nen eigenen Ideen hingeben oder der allgemeinen Meinung anschlieen
wollte.* Was konnen wir iiber diesen Gott Abrahams ausmachen? Er
tritt noch keineswegs mit dem monotheistischen Anspruch des einzigen
Gottes aller Menschen und der ganzen Welt auf, aber er hat doch eine
sehr spezifische Physiognomie. Er ist nicht der Gott einer bestimmten
Nation, eines bestimmten Landes; nicht der Gott eines bestimmten Be-
reiches, etwa der Luft oder des Wassers usw., was im religiosen Kon-
text von damals einige der wichtigsten Erscheinungsformen des Gott-
lichen waren. Er ist der Gott einer Person, eben Abrahams. Diese Be-
sonderheit, dal} er nicht einem Land, einem Volk, einem Lebensbereich
zugehorte, sondern einer Person sich zuordnete, hat zwei bemerkens-
werte Folgen.

Die erste Folge war, da3 dieser Gott fiir den ihm zugehorigen, von
ihm gewdéhlten Menschen iiberall Macht hat. Seine Macht ist nicht an
bestimmte geographische oder sonstige Grenzen gebunden, sondern er



kann die Person begleiten, schiitzen, fithren, wo immer er will und wo
immer diese Person hingeht. Auch die LandverheiBung macht ihn nicht
zum Gott eines Landes, das dann das allein Seinige wire. Sie zeigt viel-
mehr, daB3 er Lander vergeben kann, wie er will. Wir konnen also sagen:
Der Person-Gott wirkt translokal.

Dazu kommt als zweites, dal} er auch transtemporal wirkt, ja, seine
Sprech- und Handlungsweise ist wesentlich das Futur. Seine Dimension
scheint — vorerst jedenfalls — hauptsichlich die Zukunft zu sein, denn an
Gegenwart gibt er recht wenig. Alles Wesentliche ist in der Kategorie
der VerheiBung des Kommenden gegeben — der Segen, das Land. Das
bedeutet, daB3 er offenkundig tiber die Zukuntft, tiber die Zeit verfiigen
kann. Fiir den betreffenden Menschen bringt dies eine Haltung ganz ei-
gener Art mit sich. Er mufl immer {iber das Gegenwaértige hinaus leben,
Leben im Ausgestrecktsein auf ein anderes, GroBeres. Die Gegenwart
wird relativiert. Wenn man schlieBlich — das konnte ein drittes Element
sein — die besondere Eigenart eines Gottes, sein Anderssein gegeniiber
anderen und anderem mit dem Begriff ,,Heiligkeit benennt, so wird
sichtbar, dal} diese seine Heiligkeit, sein Selbstsein etwas mit der Wiir-
de des Menschen, mit seiner moralischen Integritit zu tun hat, wie die
Geschichte von Sodoma und Gomorrha zeigt. In ihr kommt einerseits
die Nachsicht, die Giite dieses Gottes zum Vorschein, der um einiger
Guter willen auch die Bosen zu schonen bereit ist; aber es kommt zu-
gleich das Nein zur Stérung der Menschenwiirde zum Vorschein, das
sich gerade im Gericht iiber die beiden Stidte auswirkt.

Krise und Weitung von Israels Glaube im Exil
In der folgenden Entwicklung zum Zwolf-Stimme-Bund, mit der Land-
nahme, dem Entstehen des Konigtums, dem Tempelbau und einer weit
ausgefiacherten kultischen Gesetzgebung scheint die Religion Israels
weitgehend in den Religionstyp des Vorderen Orients einzutauchen. Der
Gott der Viter, der Gott des Sinai, ist nun der Gott eines Volkes, eines
Landes, einer bestimmten Lebensordnung geworden. Dal} das nicht alles
ist, daB3 etwas Besonderes bleibt und in allem Auf und Ab des religidsen
Lebens in Israel sich das Eigene, Andere seines Gottesglaubens durch-
hilt, ja weiter ausformt, zeigt sich im Augenblick des Exils. Normaler-
weise ist ein Gott, der sein Land verliert, sein Volk geschlagen zuriick-
1aBt und sein Heiligtum nicht zu schiitzen vermag, ein gestiirzter Gott.
Er hat nichts mehr zu sagen. Er verschwindet aus der Geschichte. Beim
Exil Israels geschieht erstaunlicherweise das Gegenteil. Die GroB3e die-
ses Gottes, seine vollige Andersheit gegeniiber den Gottheiten der Welt-
religionen tritt hervor, der Glaube Israels gewinnt nun erst seine grofe
Gestalt. Dieser Gott kann es sich leisten, sein Land andern zu {iberlas-
sen, weil er an kein Land gebunden ist. Er kann sein Volk besiegen lassen,
um es gerade so aus seinen falschen religiosen Traumen aufzuwecken.
Er ist nicht auf dieses Volk angewiesen, aber er 146t es in der Niederla-
ge dennoch nicht fallen. Er ist auch auf den Tempel und den darin ge-
feierten Kult nicht angewiesen, wie es die gemeine Vorstellung ist: Die
Menschen erndhren die Gotter, und die Gotter erhalten die Welt. Nein, er
braucht diesen Kult nicht, der in gewisser Hinsicht sein Wesen ver-
deckte. So erwdchst mit einem vertieften Gottesbild auch eine neue Kult-
idee. Wohl schon seit salomonischer Zeit hatte sich ndmlich die Gleich-
setzung des Personengottes der Viter mit dem Allgott, dem Schopfer,
vollzogen, den alle Religionen kennen, aber als den fiir die eigenen An-
liegen nicht zustdndigen Gott im allgemeinen aus der Verehrung aus-
grenzen. Diese im Prinzip vollzogene, wenn auch wahrscheinlich im Be-
wuBtsein bis dahin wenig wirksame Identifizierung wird nun zur Kraft
des Uberlebens: Israel hat gar keinen Sondergott, sondern es verehrt nur



den einen Gott tiberhaupt. Dieser Gott hat zu Abraham gesprochen und
Israel erwihlt, aber er ist in Wirklichkeit doch der Gott aller Volker, der
gemeinsame Gott, der alle Geschichte lenkt. Dazu gehort die Reinigung
der Kultidee. Gott braucht keine Opfer, er mull nicht von den Men-
schen erhalten werden, weil ihm alles gehort. Das eigentliche Opfer ist
der gottgeméal} gewordene Mensch. 300 Jahre nach dem Exil, in der dhn-
lich schweren Krise der hellenistischen Unterdriickung des Tempel-
kultes, formuliert das Danielbuch: ,,Wir haben in dieser Zeit weder
Vorsteher noch Propheten ..., weder Brandopfer noch Schlachtopfer ...
noch einen Ort, um dir die Erstlingsgaben darzubringen und um Erbar-
men zu finden bei dir. Du aber nimm uns an! Wir kommen mit zer-
knirschtem Herzen und demiitigem Sinn* (Dan 3,38f). Gleichzeitig tritt
mit dem Fehlen einer der Macht und Giite Gottes entsprechenden Ge-
genwart auch das futuristische Element im Glauben Israels wieder stér-
ker hervor, oder sagen wir vielleicht besser: die Relativierung der Ge-
genwart, die nur in einem groferen, den Augenblick, ja, die ganze Welt
iiberschreitenden Horizont recht bewailtigt und verstanden werden kann.

Der Weg zur Universalreligion nach dem Exil
Die 500 Jahre nach dem Exil bis zum Auftreten Christi sind vor allem
durch zwei neue Faktoren gekennzeichnet. Da ist zundchst das Aufste-
hen der sogenannten Weisheitsliteratur und die ihr zugrunde liegende
geistige Bewegung. Neben Gesetz und Propheten, aus deren Biichern
sich langsam ein Schriftkanon als Maf3stab der Religion Israels zu bil-
den begann, erscheint ein dritter Pfeiler — eben die Weisheit.” Sie wird
zundchst vor allem von den dgyptischen Weisheitstraditionen beeinfluf3t,
1aBt aber dann immer mehr auch die Beriihrung mit dem griechischen
Geist erkennen. Hier wird vor allem der Ein-Gott-Glaube vertieft und
die Kritik der Gétter, die sich schon bei den Propheten zeigt, radikali-
siert. Der Monotheismus wird weiter geklirt und gewinnt an rationaler
Kraft durch die Verbindung mit dem Versuch eines verniinftigen Ver-
stehens der Welt. Die Klammer zwischen Gottesgedanke und Weltdeu-
tung wird eben im Begriff der Weisheit gefunden. Die Rationalitét, die
sich in der Struktur der Welt zeigt, wird als ein Reflex der schopferi-
schen Weisheit begriffen, aus der sie stammt. Die Wirklichkeitsansicht,
die sich nun ausbildet, entspricht etwa der Frage, die Heisenberg in den
eingangs beriihrten Gesprachen formuliert, wenn er sagt: ,,Ist es vollig
sinnlos, sich hinter den ordnenden Strkturen der Welt im Groflen ein
,Bewulitsein‘ zu denken, dessen ,Absicht* sie sind?*"° In den gegenwir-
tigen Diskussionen iiber das Zusammenspiel von Natur und Geist, etwa
im Menschen, wird die Frage der Reduktion erdrtert: LaBt sich das
Phianomen Geist auf Materie reduzieren, oder bleibt da ein unerklar-
barer Uberhang?" Hier wiirde man eher von der umgekehrten Sicht
sprechen konnen: Geist ist imstande, Materie hervorzubringen und ist
als der eigentliche Ausgangspunkt der Wirklichkeit anzusehen, von der
her sich das Ganze erklért; bleibt die Frage: ob es nicht einen dunklen
Uberhang gibt, der sich nicht mehr darauf zuriickfiihren I4Bt. Die Frage
muf} gestellt werden, ob eine solche Sicht weniger Wahrscheinlichkeit
fiir sich hat als die von Monod formulierte und in gewisser Hinsicht
fir das gegenwirtige Denken durchaus reprasentative Meinung, das
ganze Konzert der Natur steige aus storenden Gerduschen auf,” d. h. die
Rationalitdt wire abkiinftig aus dem Irrationalen. Die Sicht der Weis-
heitsbiicher, die Gott und Welt durch den Gedanken der Weisheit ver-
kniipft, die Welt als Reflex der Rationalitit des Schopfers auffaflt, ge-
stattet dann zugleich die Verkniipfung von Kosmologie und Anthropo-
logie, von Verstehen der Welt und Moralitit, weil die Weisheit, die die
Materie und die Welt aufbaut, zugleich eine moralische Weisheit ist, die



wesentliche Richtungen der Existenz ansagt. Die ganze Thora, das Le-
bensgesetz Israels, wird nun als Selbstdarstellung der Weisheit, als ihre
Ubersetzung in menschliche Rede und Weisung aufgefaBt. Aus all dem
ergibt sich von selbst eine Ndhe zum griechischen Geist, einerseits zu
Motiven des Platonismus, andererseits zu der stoischen Verkniipfung
von gottlicher Deutung der Welt und Moral.

Die Frage nach dem Uberhang des Ungéttlichen, des Irrationalen in
der Welt, die wir vorhin beriihrt haben, nimmt in der Weisheitsliteratur
die Form eines dramatischen Ringens mit der Theodizee-Frage an: Die
Erfahrung des Leidens in der Welt wird zum gro3en Thema — einer Welt,
in der das Recht, das Gute, die Wahrheit immer wieder verlieren gegen-
iiber der Skrupellosigkeit der Méchtigen. Dies bringt nun von einem
ganz anderen Ausgangspunkt her eine Vertiefung der Moral mit sich, die
sich von der Frage des Erfolgs ablost und gerade im Leiden, im Unter-
liegen der Gerechtigkeit Sinn sucht. Schlieflich erscheint in Ijob die
Gestalt des exemplarisch Frommen und zugleich exemplarisch Leiden-
den auBerhalb der Grenzen Israels."

Der inneren Anndherung an die griechische Geisteswelt, an ithre Auf-
klarung und Philosophie, entspricht dann logischerweise ein zweiter
wichtiger Schritt: der Ubergang des Judentums in die griechische Welt,
der sich vor allem in Alexandrien als dem zentralen Ort der Begegnung
der Kulturen vollzogen hat. Der wichtigste Vorgang in diesem Prozel3
war die Ubersetzung des Alten Testaments ins Griechische, deren Grund-
stock — die fiinf Biicher Mose — bereits im dritten Jahrhundert vor Chri-
stus gefertigt wurde. Bis zum ersten Jahrhundert hin bildete sich dann
ein griechischer Kanon der heiligen Biicher aus, der von den Christen
als ihr Kanon des Alten Testaments iibernommen wurde." Die Bezeich-
nung dieser griechischen Ubersetzung der alttestamentlichen Bibel als
,Septuaginta (Buch der 70) beruht auf der alten Legende, die Uber-
setzung sei das Werk von 70 Gelehrten gewesen.70 war nach Dt 32.8
die Zahl der Weltvolker. So mag diese Legende bedeuten, daB3 in dieser
Ubersetzung das Alte Testament aus Israel heraustritt und zu denVol-
kern der Erde kommt. Das war in der Tat die Wirkung dieses Buches, das
in seiner Ubersetzung in vieler Hinsicht den universalistischen Zug in
der Religion Israels weiter akzentuierte — nicht zuletzt im Gottesbild,
wenn nun der Gottesname JHWH nicht als solcher erscheint, sondern
durch das Wort Kyrios — Herr — ersetzt wird. So wird der geistige Got-
tesbegriff des Alten Testaments weiter vorangetrieben, was der Sache
nach durchaus dem inneren Gefille der angedeuteten Entwicklung ge-
mél war.

Der ins Griechische libersetzte Glaube Israels, wie er sich in seinen
heiligen Biichern spiegelte, wurde alsbald zu einer Faszination fiir den
aufgeklarten Geist der Antike, deren Religionen seit der sokratischen
Kritik immer mehr ihre Glaubwiirdigkeit eingebiifit hatten. Im sokra-
tischen Denken war aber — im Gegensatz zu den sophistischen Stro-
mungen — nicht der Skeptizismus oder gar der Zynismus oder der bloB3e
Pragmatismus bestimmend; mit ihm war zugleich die Sehnsucht nach
der angemessenen und doch das eigene Vermdgen der Vernunft iiber-
schreitenden Religion aufgebrochen. So geht man einerseits auf die
Suche nach den Verheilungen der Mysterienkulte, die aus dem Osten
vordringen, andererseits erscheint der jiidische Glaube als die rettende
Antwort. Da ist nun eine Verbindung zwischen Gott und Welt, zwischen
Rationalitdt und Offenbarung, die genau den Postulaten der Vernunft
und der tieferen religiosen Sehnsucht antwortete. Da ist der Mono-
theismus, der nicht aus philosophischer Spekulation kommt und darum
religios kraftlos bleibt, weil man nicht die eigenen Denkgebilde, die
eigenen philosophischen Hypothesen anbeten kann. Dieser Monotheis-



mus kommt aus urspriinglicher religioser Erfahrung und bestdtigt nun
sozusagen von oben her, was das Denken tastend gesucht hatte. Die
Religion Israels muB fiir die besten Kreise der spiten Antike eine &hn-
liche Faszination gehabt haben wie die Welt Chinas in der Zeit der Auf-
klarung fiir Westeuropa, wo man meinte (zu Unrecht, wie wir heute
wissen), endlich eine Gesellschaft ohne Offenbarung und Mysterien,
eine Religion der reinen Moral und Vernunft gefunden zu haben. So
hat sich iiber die antike Welt hin ein Netz von sogenannten Gottesfiirch-
tigen gebildet, die sich an die Synagoge und ihren reinen Kult des Wor-
tes anlehnten, in der Anlehnung an den Glauben Israels sich mit dem
einen Gott in Berithrung wuflten. Dieses Netz von Gottesfiirchtigen ge-
miB dem griechisch gewordenen Glauben Israels war die Vorausset-
zung der christlichen Mission: Das Christentum war jene ins Universale
geweitete Gestalt des Judentums, in der nun das vollends geschenkt wur-
de, was das Alte Testament bis dahin noch nicht zu geben vermochte.

Christentum als Synthese von Glaube und Vernunft

Der in der Septuaginta dargestellte Glaube Israels zeigte den Zusam-
menklang von Gott und Welt, von Vernunft und Geheimnis. Er gab mo-
ralische Weisung, aber etwas fehlte doch: Der Universalgott war den-
noch an ein bestimmtes Volk gebunden; die universale Moral war mit
sehr partikuldren Lebensformen verkniipft, die auBerhalb Israels gar
nicht gelebt werden konnten; der geistige Kult war immer noch an Ri-
tuale des Tempels gekniipft, die man symbolisch auslegen mochte, aber
die doch im Grunde von der prophetischen Kritik {iberholt und fiir den
fragenden Geist nicht mehr aneignungsfahig waren. Ein Nichtjude konn-
te immer nur in einem dufleren Ring dieser Religion stehen. Er blieb
»Proselyt”, weil die volle Zugehorigkeit an die blutsméBige Abstammung
von Abraham, an eine volkische Gemeinschaft gebunden war. Auch
blieb das Dilemma, wieweit nun doch das spezifisch Jiidische notwen-
dig war, um diesem Gott recht dienen zu kénnen und wem es zustand,
da die Grenze zwischen dem Unverzichtbaren und dem geschichtlich
Zufilligen oder Uberholten zu ziehen. Volle Universalitit war nicht
moglich, weil volle Zugehorigkeit nicht moglich war. Hier hat erst das
Christentum den Durchbruch gebracht, die ,,Mauer niedergerissen* (Eph
2,14), und dies in einem dreifachen Sinn: Die Blutsbande mit dem
Stammvater sind nicht mehr nétig, weil der Anschluf3 an Jesus die vol-
lige Zugehorigkeit, die wahre Verwandtschaft bewirkt. Jeder kann nun
ganz zu diesem Gott gehoren, alle Menschen sollen sein Volk werden
diirfen und konnen. Die partikuldren Rechts- und Moralordnungen ver-
pflichten nicht mehr; sie sind zu einem geschichtlichen Vorspiel gewor-
den, weil in der Person Jesu Christi alles zusammengefaf3t ist und wer
ihm nachfolgt, das ganze Wesen des Gesetzes in sich tragt und erfiillt.
Der alte Kult ist hinfdllig und aufgehoben in der Selbsthingabe Jesu an
Gott und die Menschen, die nun als das wahre Opfer erscheint, als der
geistige Kult, in dem Gott und Mensch sich umarmen und verséhnt
werden, wofiir das Herrenmahl, die Eucharistie, als reale und jederzeit
gegenwirtige GewiBheit steht. Vielleicht der schonste und biindigste
Ausdruck dieser neuen christlichen Synthese findet sich in einem Be-
kenntniswort des ersten Johannisbriefs: ,,Wir haben der Liebe geglaubt™
(1 Joh 4,16). Christus war fiir diese Menschen zur Entdeckung der
schopferischen Liebe geworden; die Vernunft des Weltalls hatte sich als
Liebe offenbart — als jene groBere Rationalitit, die auch das Dunkle
und Irrationale in sich aufnimmt und heilt.

So war die geistige Bewegung, die im Weg Israels erkennbar war,
an ihr Ziel gekommen, die ungebrochene Universalitidt nun praktische
Moglichkeit. Vernunft und Geheimnis trafen sich; gerade das Zusammen-



ziehen des Ganzen in einem hatte die Tiiren fiir alle gedffnet: Alle
Menschen koénnen Briider, Geschwister werden von dem einen Gott her.
Und auch das Thema Hoffnung und Gegenwart erhélt neue Form: Die
Gegenwart lauft auf den Auferstandenen zu, auf eine Welt, in der Gott
alles in allem sein wird. Aber gerade von daher wird sie auch als Ge-
genwart bedeutsam und wertvoll, weil sie jetzt schon von der Néhe
des Auferstandenen durchtriankt ist und der Tod nicht mehr das letzte
Wort hat.

Auf der Suche nach einer neuen Evidenz
Kann diese Evidenz, die damals die antike Welt zuinnerst traf und ver-
wandelte, wiederhergestellt werden? Oder ist sie unwiderruflich verlo-
ren? Was steht ihr im Wege? Fiir ihren gegenwértigen Verfall gibt es
viele Ursachen, aber ich wiirde sagen, die wichtigste bestehe in der
Selbstbeschriankung der Vernunft, die paradoxerweise auf ihren Erfolgen
beruht: Die methodischen Gesetze, die ihren Erfolg gebracht haben, sind
durch ihre Verallgemeinerung zu einem Geféngnis geworden. Die Na-
turwissenschaft, die die neue Welt gebildet hat, beruht auf einer philo-
sophischen Grundlage, die letztlich bei Platon zu suchen ist."” Koperni-
kus, Galilei, auch Newton waren Platoniker. Thre Grundvoraussetzung
war, daB3 die Welt mathematisch, geistig strukturiert ist und daBl man
sie von dieser Voraussetzung her entritseln und im Experiment begreif-
lich wie nutzbar machen kann. Das Neue besteht in der Verbindung von
Platonismus und Empirie, von Idee und Experiment. Das Experiment
beruht auf einer ihm vorangehenden Deutungsidee, die dann im prak-
tischen Versuch abgetastet, korrigiert und fiir weitere Fragen eroffnet
wird. Nur dieser mathematische Vorgriff gestattet dann Verallgemeine-
rungen, die Erkenntnis von Gesetzen, die zweckmifiges Handeln er-
moglichen. Alles naturwissenschaftliche Denken und alle technische
Anwendung beruht auf der Voraussetzung, da3 die Welt nach geistigen
Gesetzen geordnet ist, Geist in sich triagt, der von unserem Geist nach-
gezeichnet werden kann. Aber zugleich ist seine Wahrnehmung an die
Uberpriifung durch die Erfahrung gekniipft. Jeder Gedanke, der iiber
die Verkniipfung hinausgehen, Geist in sich selbst oder der gegenwiér-
tigen Welt vorausgehend ansehen wiirde, widerspricht der methodischen
Zucht der Wissenschaft und ist daher als vorwissenschaftliche, unwis-
senschaftliche Denkweise in den Bann getan. Der Logos, die Weisheit,
wovon die Griechen einerseits, Israel andererseits geredet haben, ist in
die materielle Welt zuriickgenommen und aufler ihr nicht mehr an-
sprechbar. Innerhalb des spezifischen Weges der Naturwissenschaft ist
diese Beschriankung richtig und notwendig. Wenn sie aber zur uniiber-
schreitbaren Form menschlichen Denkens erklart wird, wird die Grund-
lage der Wissenschaft selbst widerspriichlich. Denn sie behauptet und
leugnet den Geist zugleich. Vor allem aber ist eine so sich beschrin-
kende Vernunft eine amputierte Vernunft. Wenn der Mensch nach den
wesentlichen Dingen seines Lebens, nach seinem Woher und Wohin,
nach seinem Sollen und Diirfen, nach Leben und Sterben nicht mehr
verniinftig fragen kann, sondern diese entscheidenden Probleme einem
von der Vernunft abgetrennten Gefiihl {iberlassen muf3, dann erhebt er
die Vernunft nicht, sondern entehrt sie. Die Desintegration des Men-
schen, die damit gesetzt ist, ruft die Pathologie der Religion und die
Pathologie der Wissenschaft gleichermallen hervor. Dal} es heute in der
Losung der Religion aus der Verantwortung vor der Vernunft in wach-
sendem Maf pathologische Religionsformen gibt, ist offenkundig. Aber
wenn wir an Menschen verachtende wissenschaftliche Projekte wie Klo-
nierung von Menschen, die Produktion von Foten, das hei3t von Men-
schen zum Zweck der Ausnutzung von Organen fiir Herstellung von



10

pharmazeutischen Produkten oder auch iiberhaupt zu wirtschaftlicher
Verwertung denkt oder auch wenn wir uns an die Instrumentalisierung
der Wissenschaft zur Herstellung immer schrecklicherer Mittel der
Zerstorung des Menschen und der Welt erinnern, dann ist offenkundig,
daB3 es auch pathologisch gewordene Wissenschaft gibt: Wissenschaft
wird pathologisch und lebensgefihrlich, wo sie sich aus dem Zusam-
menhang der sittlichen Ordnung des Menschseins verabschiedet und
nur noch autonom ihre eigenen Moglichkeiten als ihren einzig zuldssi-
gen Mal3stab anerkennt.

Das bedeutet: Der Radius der Vernunft muf3 sich wieder weiten. Wir
miissen aus dem selbst gebauten Gefdngnis wieder herauskommen und
andere Formen der Vergewisserung wieder erkennen, in denen der ganze
Mensch im Spiel ist. Was wir brauchen, ist etwas Ahnliches wie das, was
wir bei Sokrates finden: eine wartende Bereitschaft, die sich offenhilt
und ausschaut tiber sich hinaus. Diese Bereitschaft hat damals die bei-
den geistigen Welten — Athen und Jerusalem — zusammengefiihrt und
eine neue Geschichtsstunde ermoglicht. Wir brauchen eine neue Be-
reitschaft des Suchens und auch die Demut, die sich finden 1dBt. Die
Strenge der methodischen Disziplin darf nicht nur Wille zum Erfolg, sie
mufl Wille zur Wahrheit sein, Bereitschaft fiir sie. Die methodische
Strenge, die sich immer wieder nétigen 1d6t, sich dem Gefundenen zu
unterwerfen und nicht die eigenen Wiinsche durchzusetzen, kann eine
grofe Schule des Menschseins bilden und den Menschen wahrheitsfa-
hig machen. Die Demut, die sich dem Gefundenen beugt und es nicht
manipuliert, darf aber nicht zur falschen Bescheidenheit werden, die
den Mut zur Wahrheit nimmt. Um so mehr muB sie sich der Sucht nach
Macht entgegenstellen, die die Welt nur noch beherrschen und nicht
mehr ihre eigene innere Logik wahrnehmen will, die unserem Herr-
schaftswillen Grenzen setzt. Die dkologischen Katastrophen konnten da
zu einer Warnung werden, um zu sehen, wo Wissenschaft nicht mehr
Dienst an der Wahrheit, sondern Zerstorung der Welt und des Menschen
wird. Die Horfahigkeit fiir solche Warnungen, der Wille, sich selbst
reinigen zu lassen von der Wahrheit, ist unerldBlich. Ich wiirde hinzu-
fiigen: Die mystische Fahigkeit des menschlichen Geistes miifite wieder
gestirkt werden. Die Fahigkeit, sich selbst zuriickzunehmen, eine gro-
Bere innere Offenheit, eine Zucht, die sich dem Lauten und Aufdring-
lichen entzieht, miissen uns wieder als Ziele erscheinen, die zu unseren
Prioritdten gehoren. Bei Paulus steht die Mahnung, der innere Mensch
misse starker werden (Eph 3,16). Seien wir ehrlich: Es gibt heute eine
Hypertrophie des duleren Menschen und eine bedenkliche Schwichung
seiner inneren Kraft.

Um nicht allzu abstrakt zu bleiben, mochte ich das Gemeinte zum
Schluf3 mit einem Bild verdeutlichen, das einer geschichtlichen Erfah-
rung entnommen ist. Papst Gregor der GroBe (7 604) erzdhlt in seinen
Dialogen von den letzten Lebenswochen des heiligen Benedikt. Der Or-
densgriinder hatte sich im oberen Stockwerk eines Turmes zum Schla-
fen gelegt, zu dem von unten her ,,eine gerade Stiege* hinauffiihrte. Er
habe sich dann vor der Zeit des niachtlichen Gebetes erhoben, um Nacht-
wache zu halten. ,,Er stand am Fenster und flehte zum allméchtigen
Gott. Wihrend er mitten in die dunkle Nacht hinausschaute, sah er
plotzlich ein Licht, das sich von oben her ergof3 und alle Finsternis der
Nacht vertrieb ... Etwas ganz Wunderbares ereignete sich in dieser
Schau, wie er spiter selbst erzihlte: Die ganze Welt wurde ihm vor Au-
gen gefiihrt, wie in einem einzigen Sonnenstrahl gesammelt.“'* Gegen
diesen Bericht erhebt der Gespriachspartner Gregors Einspruch, mit
derselben Frage, wie sie sich auch dem heutigen Horer aufdrangt: ,,Was
du gesagt hast, daBl Benedikt die ganze Welt in einem einzigen Sonnen-



11

strahl gesammelt vor Augen sehen durfte, das habe ich noch nie erlebt
und kann es mir auch nicht vorstellen. Wie konnte denn jemals ein
Mensch die Welt als Ganze schauen? Der wesentliche Satz in der
Antwort des Papstes lautet: ,,Wenn er ... die ganze Welt als Einheit vor
sich sah, so wurde nicht Himmel und Erde eng, sondern die Seele des
Schauenden weit ...*"

In dieser Darstellung sind alle Details bedeutsam: die Nacht, der Turm,
die Stiege, das Obergemach, das Stehen, das Fenster. All das hat iiber
die topographische und biographische Schilderung hinaus eine grofle
symbolische Tiefe: Dieser Mensch ist in einem langen und miithsamen
Weg, der in einer Hohle bei Subiaco begann, auf den Berg und schlieB3-
lich auf den Turm gestiegen. Sein Leben war ein inneres Aufsteigen,
Stufe um Stufe auf der ,,geraden Leiter”. Er ist im Turm angelangt und
da noch einmal im ,,Obergemach®, das von der Apostelgeschichte an
als Symbol der Sammlung nach oben, des Heraussteigens aus der Welt
des Werkens und des Machens gilt. Er steht am Fenster — er hat den
Ort des Ausblicks gesucht und gefunden, an dem die Mauer der Welt
aufgeschlagen ist und der Blick ins Freie hinaus sich 6ffnet. Er steht.
Das Stehen ist in der Monchstradition Sinnbild des Menschen, der
sich aus seiner Verkriimmung aufgerichtet hat, nicht mehr in sich ver-
klemmt nur noch zur Erde schauen kann, sondern die aufrechte Hal-
tung und so den freien Blick nach oben wiedergewonnen hat."® So wird
er zu einem Sehenden. Nicht die Welt wird eng, sondern seine Seele
weit, da er nicht mehr vom einzelnen absorbiert ist, von den Badumen,
die den Wald nicht erkennen lassen, sondern den Blick aufs Ganze ge-
wonnen hat. Besser: Er kann das Ganze sehen, weil er aus der Hohe
sieht, und die kann er finden, weil er innerlich weit geworden ist. Die
alte Tradition vom Menschen als Mikrokosmos, der die ganze Welt
umspannt, mag nachklingen. Aber das Wesentliche ist eben dies: Der
Mensch mul} aufsteigen lernen, er muf3 weit werden. Er mufl am Fenster
stehen. Er mufl Ausschau halten. Und dann kann das Licht Gottes ihn
anriihren, er kann ihn erkennen und von ihm her den wahren Uber-Blick
gewinnen. Die Fixierung auf die Erde darf nicht so ausschlieBlich
werden, dall wir des Aufstiegs, der aufrechten Haltung unfiahig werden.
Die grofen Menschen, die im geduldigen Aufsteigen und in den er-
littenen Reinigungen ihres Lebens Sehende und darum Wegweiser der
Jahrhunderte geworden sind, gehen uns auch heute an. Sie zeigen uns,
wie auch in der Nacht Licht zu finden ist und wie wir den aus den
Abgriinden menschlicher Existenz aufsteigenden Drohungen begegnen
und der Zukunft als Hoffende entgegengehen konnen.

Anmerkungen

1 W. Heisenberg, Der Teil und das Ganze. Gespriche im Umkreis der Atomphysik (Miin-
chen 1969) 117.

2 ebd. 117.
3 ebd. 118, vgl. 295.

4 J. Fest, Die schwierige Friheit. Uber die offene Flanke der offenen Gesellschaft (Berlin
1993) 75.

5 ebd. 79.
6 a.a.0. 228 ff.

7 F. Schleiermacher, Uber die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verichtern
(E. Meiner, Philosophische Bibliothek Bd. 225, Hamburg 1958) 30.



12

11

12

13

14

15

16

18

Der negative Charakter dieser ,,Stimme* wird z.B. deutlich herausgestellt in: Apolo-
gia 31 d: povn tig yevousvn ... Gel dnotpéne ... tpootpénel & obdénot. Vgl. liber
die Gestalt dieser Stimme R. Guardini, Der Tod des Sokrates (Mainz — Paderborn
1987°) 87 ff.

Nach wie vor grundlegend fiir das Verstidndnis der Weisheitsliteratur des AT ist G. v.
Rad, Weisheit in Israel (Neukirchener Verlag 1970); vgl. auch L. Bouyer, Cosmos (Paris
1982) 99-128.

a.a.0. 290.

Eine gute Information tiber die gegenwértige Diskussion dieses Themas bietet G. Bein-
trup, Das Leib-Seele-Problem. Eine Einfiihrung (Stuttgart 1996). Vgl. auch O. B. Linke
— M. Kurthen, Parallelitdt von Gehirn und Seele. Neurowissenschaft und Leib-Seele-
Problem (Stuttgart 1988).

J. Monod, Zufall und Notwendigkeit. Philosophische Fragen der modernen Biologie
(aus dem Franzdsischen. Piper Miinchen 1973°)149; vgl. 141f: ,,... so folgt daraus mit
Notwendigkeit, dal} einzig und allein der Zufall jeglicher Neuerung, jeglicher Schop-
fung in der belebten Natur zugrunde liegt. Der reine Zufall, nichts als der Zufall, die
absolute, blinde Freiheit als Grundlage des wunderbaren Gebdudes der Evolution —
diese zentrale Erkenntnis der modernen Biologie ist heute nicht mehr nur eine unter
moglichen oder wenigstens denkbaren Hypothesen; sie ist die einzig vorstellbare, da sie
allein sich mit den Beobachtungs- und Erfahrungstatsachen deckt. Vgl. J. Ratzinger,
Im Anfang schuf Gott. Einsiedeln — Freiburg 1996* S. 53-59.

Zu Tjob ist vor allem der groBe, auch auf die modernen philosophischen und theolo-
gischen Deutungen der Gestalt eingehende Kommentar von G. Ravasi zu vergleichen:
Giobbe. Traduzione e commento (borla. Roma 1991°).

Zur Frage nach dem Verhiltnis von hebrdischem und griechischem Kanon und nach
dem Alten Testament der Christen vgl. Chr. Dohmen, Der Biblische Kanon in der
Diskussion, in: Theol. Revue 91 (1995) 451-460; A. Schenker, Septuaginta und christ-
liche Bibel, ebd. 459-464.

Zum platonischen Ursprung der modernen Naturwissenschaft vgl. N. Schiffers, Fragen
der Physik an die Theologie (Diisseldorf 1968); W. Heisenberg, Das Naturbild der
heutigen Physik (Rowohlt Hamburg1959"). Vgl. auch Monod, a.a.O., z.B. 133, wo er
ausdriicklich die moderne Biologie als dem Platonismus verdankt darstellt: Durch die
modernen Erkenntnisse, so sagt er, wurden die ,,Hoffnungen der liberzeugtesten ,Pla-
toniker’ mehr als erfiillt.” Eine gewisse Ndhe der modernen Physik zu den Intuitionen
von Platon und Plotin rdumt auch B. d’Espagnat, La physique actuelle et la philosophie
ein, in: Revue des sciences morales et politiques 1997 n. 3, S. 29-45.

Gregor der GrofBe, Dialogi II 35, 1-3. Ich beniitze die lateinisch-deutsche Ausgabe der
Salzburger Abtekonferenz: Gregor d. Gr., Der hl. Benedikt. Buch II der Dialoge (St.
Ottilien 1995). Meine Interpretation stiitzt sich weitgehend auf die ausgezeichnete Ein-
fithrung, die sich dort findet. bes. S. 53—-64.

I1 35,5 und 7.
Vgl. die Interpretation in der S. 16 zitierten Angabe S. 60—63. |



