26. Januar 1978

Siegfried Lenz

17. Mérz 1926. Deutscher Schriftsteller.
Als Sohn eines Zollbeamten im
ostpreuflischen Lyck geboren. 1943,
noch vor Ablegung des Abiturs,
Einziehung zur Kriegsmarine.

Aus englischer Kriegsgefangenschaft
noch 1945 nach Hamburg entlassen.
Hier Beginn eines Studiums, Abbruch
desselben und ab 1948 Berufstétigkeit
bei der Zeitung Die Welt. Seit 1951
freier Schriftsteller, der sich in seinem
Werk immer wieder mit der Erfahrung
totalitdrer Herrschaft auseinander setzt.
Veroffentlicht 1968 den Bestseller
,,Deutschstunde*. Unter den zahl-
reichen Auszeichnungen die Ehren-
doktorwiirde der Universitit Hamburg
(1976) und der Friedenspreis des
Deutschen Buchhandels (1988).

Siegfried Lenz
,.Schriftsteller in dieser Zeit*

Herr Biirgermeister! Meine Damen und Herren!

Ich bedanke mich fiir [hre Bereitwilligkeit, mir zuzuhdren. Ich mochte einige
Bemerkungen machen iiber den Problemhaushalt des Schriftstellers, der
heute schreibt, der sich ganz bestimmten Herausforderungen gegeniibersieht,
wenn er seine Lage bilanziert, und der zu ganz bestimmten Eingestdndnissen
kommt bei dieser Bilanz, Eingestindnissen sehr verschiedener Art.

Ich mochte zeigen, wo die groflen Herausforderungen liegen. Fiir mich
sind es exakte Wissenschaften und Politik. Zwischen diesen beiden Kraftfel-
dern oder gegeniiber diesen Kraftfeldern versucht sich der Schriftsteller
heute, mit den Mitteln des Einzelnen, des Einzelgingers, des Individualisten,
zu behaupten.

Dies ist in jedem Falle festzustellen: Noch sind wir Schriftsteller vorhan-
den. Ich habe einmal nachgesehen im Woérterbuch der Berufe (Alfred Kroh-
ner, Stuttgart, 1953). Dort wird der Schriftsteller noch erwéihnt, und schoner,
womdglich deutscher hierarchischer Blodsinnigkeit entsprechend hat er
sogar die berufliche Chance — der Schriftsteller — vorwartszukommen, und
das heif3t: sich vom Fachschriftsteller — so steht's dort — zum Kurzgeschich-
tenschreiber zu entwickeln, um dann — vielleicht nach gegliicktem Klimmzug
— Romanautor zu werden oder — und das ist jetzt sehr deutsch — bei hochalpi-
ner Eignung sogar Dichter.

Eine Berufswahl mit Aussichten also. Vor 20 Jahren galt das Gleiche aber
auch fir den Schéfer, den Riuchermeister, den Stockmacher, den Ross-
schlachter und den Muldenhauer; Berufe, die einst mehr als ithren Mann
erndhrten und die heute in Museumsnihe geraten sind, vorgesehen vielleicht
fiir die Abteilung: Wovon sie einst gelebt haben. Da keine Gattung eine
Garantie fiir das Uberwintern ins Ewige erhalten hat, oder — anders ausge-
driickt — da allein der Markt entscheidet, wer tiberlebt, und viele von uns —ich
will nicht sagen: alle — stehen zu Markte auf die eine oder andere Art, miissen
wir uns nicht nur angesichts elektronischer Konkurrenz — wir Schriftsteller —
darauf gefasst machen, dass wir eines Tages vielleicht aus dem Worterbuch
rutschen. Vielleicht wird uns ein historisches Lexikon, das wir aus Mitleid
erreichen, dann dies bescheinigen: Schriftsteller, wortgewandter Aullensei-
ter, lebte davon, Gesellschaften und Zustdnde in Verruf zu bringen; entschied
sich auch angesichts driickender Machtverhiltnisse fiir die Pflege seiner Indi-
vidualitdt, bemiiht, einen Zuwachs an Erkenntnis bei Turniibungen vor dem
Spiegel zu erwerben, verfiel er der Gefahr der Uberspezialisierung, begraben
auf dem Hiigel fiir schopferische Aulenseiter.

Eine miiige Frage, eine Beunruhigung zur Probe? Nur dies: Bei kritischer
Selbstbesichtigung — das ist unser Thema — muss ich mir eingestehen, dass
der Schriftsteller heute in einem betrichtlichen Dilemma steckt. Zu einem
gewissen Teil ist es das Dilemma des AuBenseiters, zu einem erheblichen Teil
wird dies Dilemma bezeichnet durch die Tatsache, dass der Schriftsteller sich
mehr denn je gendtigt sieht, die Resultate von Wissenschaften und von Poli-
tik zur Kenntnis zu nehmen.

Was heifit das aber heute: Schreiben im Zeitalter der Wissenschaft und
Schreiben bei zunehmender, bei alles umfassender Politisierung?

Dass man als Schriftsteller fiir unzeitgemal3 gehalten wird, das geht noch,
diesen Schuh kann man sich jederzeit anziehen. Auch ein Traditionalist
genannt zu werden ist ein Vorwurf, den man gern in Kauf nimmt. SchlieBlich
haben wir ja der Tradition einiges zu verdanken an Erkenntnis, an formulier-
ter, Uiberlieferter Erkenntnis. Ich fand allerdings Anlass zu Betroffenheit, als
ein freundlicher Zeitgenosse nicht umhinkonnte, mich, und zwar in meiner
Funktion als Schriftsteller, einen Dinosaurier zu nennen, als Gattung ldngst
iiberholt, durch Uberspezialisierung oder Uberindividualisierung aus dem
Rennen geworfen, allenfalls gut dazu, in unzulénglichen Mangrovenwildern



friedlich zu weiden. Um mir vorzufiihren, wie hoffnungslos tiberholt ich sei
und die ganze Spezies Schriftsteller, wurde ich von dem Freund eingeladen —
ein Naturwissenschaftler iibrigens -, die Konflikte, die Motive, die Probleme
meiner eigenen Bilicher und meiner eigenen Stiicke zu iiberpriifen, und zwar
im Hinblick auf ihre Erkenntnisqualitét.

Folgerichtig, erbarmungslos folgerichtig bis zur Unhoflichkeit, wie Natur-
wissenschaftler es manchmal sein konnen, wurde ich aufgefordert, den
Zuwachs an Erkenntnis zu vermessen, den die Gegenwartsliteratur fiir sich
verbuchen kann. Wo, so wurde ich gefragt, habe sie unbarmherzige, bleiben-
de Einsichten gesetzt, die zur Definition des Menschen in dieser Zeit taugen?
Wo habe die Literatur die Realitit in gesetzmiBiger Weise dingfest gemacht,
und wo ist ein Ergebnis, das nicht provisorisch genannt werden muss? Einge-
schiichtert von solchen Fragen, suchte ich nach Antworten, liberlegte mir ein
Spiel mit Buchtiteln etwa in der Art: ,,Nach Hundejahren wartet selbst der
Homo faber auf Goudot.* Mein Dilemma horte damit keineswegs auf.

Dann erfuhr ich, mit welch einem triumphalen Angebot zur Definition, zur
Festlegung des Menschen die Wissenschaften heute prompt aufwarten kon-
nen, ohne zu schwanken, auf Stichwort. Mir wurde heif3 vor lauter Brandzei-
chen. Ich konnte doch nicht der Biologie widersprechen, die mich, das heifit
offenbar jedermann von uns, als Kette von Aminoséduren definiert, als DNS-
Modell, als genetisches Programm. Und durfte ich mich mit Freud und Jung
anlegen, die mir meine Gefangenschaft im Unbewussten exemplarisch vor-
fiihrten? Wozu mich der Kirchenvater Marx bestimmte, nimlich ein klassen-
gesteuertes Wesen zu sein, das im 6konomischen Status Elend und Erlosung
findet: Durfte ich dies Diktum anzweifeln? Und wenn mich eine so exakte
Wissenschaft wie die Soziologie dazu ausersieht, vormittags und nachmit-
tags, bei der Arbeit und in der Freizeit, vor allem Rollentriger zu sein, dessen
meiste Energie darauf verwandt wird, ebendiese halb gewihlte, halb zuer-
kannte Rolle zu spielen, darf ich da aufmucken?

Ich wurde ratlos unter dem Regen wissenschaftlicher Definitionen, ange-
sichts der abschlieBenden Bestimmung des Menschen, zu denen sich die Wis-
senschaften in der Lage sehen. Es kam noch schlimmer.

Um die Unterlegenheit der Literatur zu begriinden, um die Skepsis gegen-
iber der belletristischen Literatur zu bestimmen, verwies mein Partner auf
einen Sachverhalt, den er als Abstimmung gegen die Literatur heute verstan-
den wissen wollte, ndmlich die Streichung von immer mehr schongeistigen
Titeln aus den Verlagsprogrammen, ja den konsequenten Verzicht auf Belle-
tristik tiberhaupt, der hier und da feststellbar ist. Tendenzen dieser Art besté-
tigen ja wohl die unaufhaltsame Niederlage der Literatur.

Ich gebe zu, die Literatur ist sich heute mehr denn je zum Problem gewor-
den. Ihr Selbstzweifel, ihr stindiger, ihr rechtméBiger Begleiter, jedenfalls ihr
alter Lehrmeister, wird kaum noch zu Rate gezogen. Stattdessen proklamie-
ren besorgte Schriftsteller die Untauglichkeit der Literatur und suchen nur
nach Formen der Selbstaufgabe. Durchtrinkt von der Uberzeugung, dass
Literatur tiberholt, wirkungslos, vor allem unzeitgemil3 sei, und von der
Skepsis unterwandert, die in der Erscheinung des Schriftstellers nur ein
gesellschaftspolitisches Fossil sieht, einen harmlosen Parasiten mit geknick-
ten Fliigeln, iiberreden uns heute gerade Schriftsteller, die Literatur abzu-
schaffen. Sie wird radikal beschnitten auf gesellschaftspolitische Funktionen,
sie wird als feudaler Rest, als flirstliches Spiel, als sentimentale biirgerliche
Selbstbestitigung denunziert und als nutzloser Konsum zuriickgewiesen. Ja,
man spricht heute der Literatur die Moglichkeit ab, einen Beitrag zur Erkenn-
barkeit des Menschen in der Zeit zu liefern, und die Frage, ob sie zu einer so
genannten Selbstverwirklichung beitragen konnte, diese Frage wird verneint.
Wenn man ihr iiberhaupt noch etwas zugesteht, dann so viel: dass sie den
Exekutoren das Geschift erleichtert und sie schon niederbeugt.

Ich frage mich: Kann man diese Tote zu Lebzeiten, darf man die Literatur
heute noch mit seinen Hoffnungen betrauen, wenn sie anscheinend keine
Rechtfertigung mehr findet? Und welchen Wert haben Ermutigungen, wenn
die Literatur selbst ihre Auflésung offenbar beschlossen hat? Vor allem aber:
Worauf ldsst sich das Ungentiigen an der Literatur, das ja betroffene Schrift-



steller selbst dullern, zurtickfithren?

Ich glaube, die Befiirchtung einiger, vor allem junger Schriftsteller, die
Literatur konne zu nichts mehr nutze sein, rithrt vornehmlich daher, dass wir
im Zeitalter der exakten Wissenschaften mit Informationen und Kenntnissen
versorgt werden, die zu liefern wir die Literatur einfach nicht in der Lage hal-
ten. Wissenschaft und Literatur — man spielt die Ungleichen gegeneinander
aus, man zwingt sie zum Wettlauf, besichtigt ihre Resultate, und danach
kommt man selbstverstindlich zu dem resignierten Eingestdndnis, dass,
gemessen an exakter Einsicht, die Literatur hoffnungslos unterlegen sei. So
gemessen, so verglichen, so befragt, kann sich in der Tat der Eindruck erge-
ben, als habe die Literatur abgewirtschaftet. Und deshalb mdchte ich, miss-
trauisch gegentiber dieser Ansicht und keineswegs bereit, eine Todesurkunde
zu friih zu unterschreiben, versuchen, die Chancen und Aufgaben einer Lite-
ratur im wissenschaftlichen Zeitalter zu beschreiben, verbliebene Chancen
vielleicht, verdnderte Aufgaben.

Die Zeit einer arglosen Trinitét, als Dichtung, Wissenschaft und Philoso-
phie ebenbiirtig nebeneinander bestanden und sich gegenseitig durchdran-
gen, diese Zeit ist ldngst vorbei, vorbei auch die Zeit, in der das Wissensni-
veau einer Epoche mit dem Informationswert von Literatur iibereinstimmte.
Was sich im 17. Jahrhundert mehr und mehr zu erkennen gab, die Verselbst-
stindigung der Wissenschaft, der allméhliche Riickzug der Literatur auf
wenige Hoheitsgebiete, ist heute tiberdeutlich geworden. In dem Bemiihen,
die Wirklichkeit zur Preisgabe ihrer Identitdt zu zwingen, handeln Literatur
und Wissenschaft auf den ersten Blick als Rivalen. Sie erscheinen als Kon-
kurrenten, die zwar unterschiedliche Methoden anwenden, doch ungefdhr
dem gleichen Ziel folgen, ndmlich Aneignung und Auslegung der Welt, die
zur Selbsterkenntnis fiihren.

Nun konnen aber die Wissenschaften darauf verweisen, dass sich durch
ihre Arbeit der gesamte Wissensbestand der Welt etwa alle sieben Jahre ver-
doppelt. Und die Literatur: Mit welchen Resultaten kann sie aufwarten? Ist
sie nicht aus dem Rennen geworfen angesichts der bestlirzenden Ergebnisse,
die Mikrobiologen und Physik, die Soziologie und Psychologie vorweisen
konnen? Wihrend die Wissenschaften unsere exakten Einsichten ins Untiber-
sehbare steigern, hélt sich die Literatur immer noch bei Liebe, Geburt und
Tod auf, schildert vielleicht den Nebel, der auf den Beziehungen beider
Deutschland ruht, bietet dann jedoch wieder Hochzeitsvorbereitungen auf
dem Lande an — lohnen sich dann noch die Miihen der Mitteilung, wenn der
Zuwachs an Erkenntnis, verglichen mit der Wissenschaft, so bescheiden
anmutet?

Nun, die Frage, die hier auftaucht, die Frage der Rivalitit, ist ebenso nahe
liegend wie falsch. Sie muss als falsch erscheinen, wenn man sich in Erinne-
rung ruft, worin sich das Erkenntnisverlangen in der Wissenschaft und in der
Literatur voneinander unterscheidet. Kein Wissenschaftler wird sich mit dem
zufdlligen Angebot der Wirklichkeit zufrieden geben, keiner sich mit vorldu-
figem Ausschnitt und fliichtigem Detail begniigen. Im Gegenteil, die Zufil-
ligkeit wird verworfen und schlieBlich durchschnitten auf der Suche nach
dem, was nicht mehr vage, was nicht zufillig, was nicht fliichtig ist. Was
gefunden werden will, das ist die GesetzmaBigkeit, die giiltige Theorie, die
allgemeine Rechnung, die jedes Mal aufgeht. Die Wirklichkeit wird uns ver-
traut, zumindest erkennen wir sie wieder an der GesetzmiBigkeit, die ihrer-
seits Voraussagen erlaubt.

Und die Literatur? Ihr Erkenntnisverlangen ist durchaus nicht darauf
gerichtet, zu allgemeinen Formeln menschlichen Verhaltens zu finden. Lite-
ratur verbannt nicht den Zufall, um zu Theorien und Normen zu gelangen,
und sie degradiert Ausschnitt und Detail keineswegs zu Hilfsmitteln oder
puren Materialien. Literarisches Erkennen ist vorldufig, ist subjektives und
vor allem widerrufliches Erkennen. Wéhrend wissenschaftliche Erkenntnis
zu der Feststellung notigt: so ist es, so ist es unbedingt, 1dsst uns die Literatur
die Freiheit, eine gewonnene Einsicht unter Vorbehalt anzunehmen. Anders
gesagt: Mit dem Gravitationsgesetz miissen wir uns abfinden, Thomas Manns
Hans Castorp indes wird uns einmal als unseliger Zeitversdumer, ein anderes



Mal als ein Modellpatient erscheinen, dem die Krankheit ein Reifezeugnis
ausgestellt hat.

In der Literatur wird das Ambivalente, das Vage, das Fliichtige nicht aus-
geschlossen. Im Unterschied zum Erkenntnisprozess der Wissenschaft wird
es sogar in ein Recht gesetzt.

Ahnlich wie mit dem Erkennen verhilt es sich auch mit dem Wissen. Lite-
ratur und Wissenschaft haben in jedem Fall diesen gemeinsamen Ausgangs-
punkt: Wissen. Allerdings muss man sogleich die Verschiedenartigkeit des
Wissens zugeben. In einem Fall erscheint es geordnet, systematisiert und im
weitesten Sinne als verldsslicher Besitz, der aus beglaubigten Fakten, Daten,
Zahlen besteht; im anderen Fall handelt es sich um ein Wissen, auf das keine
Garantie erteilt werden kann. Es ist wechselhatft, es ist provisorisch, doch selt-
samerweise auch allgemein, und zwar allgemein insofern, als dieses literari-
sche Wissen ein Weltgefiihl ausdriickt. Der Chemiker kennt und verwaltet die
Formeln des neuen Kampfstoffes, der Schriftsteller hingegen verwaltet die
Angst, die von dieser Formel ausgeht. Die Verschiedenartigkeit dieses Wis-
sens hebt sich nicht auf, sie ergénzt sich lediglich, und deshalb glaube ich,
dass einfach nicht besteht, was man auf den ersten Blick annehmen mdchte:
ein Konkurrenzverhiltnis zwischen Literatur und Wissenschaft.

Aufder Suche nach weiteren Unterschieden erfahrt man, dass auch die Fra-
gen, die Wissenschaft und Literatur an die Welt stellen, nicht ausnahmslos
konkurrierende Fragen sind. Die Wissenschaft stellt ihre Fragen im eigenen
Namen, die Literatur hingegen stellvertretend auch im Namen des Lesers.
Wihrend die Wissenschaft ihre Fragen vornehmlich an das Ungesicherte
wendet, besteht der Schriftsteller darauf, auch das angeblich Gesicherte zu
befragen, und gerade dann, wenn es als unveridndert vorgestellt wird. Auch
hier, im Gebrauch der Fragen, wird deutlich, dass Wissenschaft und Literatur
nicht zwangsldufig Rivalen sein miissen. Was sich im Netz der Wissenschaft
fangt, ist dann auch nicht gleichbedeutend mit dem, was sich im Spiegel der
Literatur zu erkennen gibt. Freilich: Selbst wenn sich dies angenommene
Rivalitatsverhéltnis als Missverstindnis herausstellt, niemand wird iiberse-
hen, dass die Literatur im Zeitalter der Wissenschaft ihre Aufgabe neu bestim-
men muss.

Welch eine Aufgabe? Sie kann nicht darin bestehen, Informationen iiber
das theoretisch Erfassbare zu liefern, formales Wissen zu vermitteln oder
unsere Dokumentationszentralen platzen zu lassen. In einer von den Wissen-
schaften erhellten Welt sieht sich die Literatur vor allem auf eine Erscheinung
verwiesen, namlich auf das verdunkelte, auf das deformierte Bild des ratlo-
sen Individuums, dessen Ratlosigkeit seltsamerweise auch dann nicht auf-
hort, wenn es im Besitz der letzten glanzvollen Erkenntnisse ist. Da ist mit
unparteiischer Wissenschaftstheorie nichts auszurichten.

Hier aber, glaube ich, beginnen die Aufgaben eines Schriftstellers von
erkldrter Parteilichkeit. Die Herkunft einer allgemeinen Trauer zu bestim-
men, das Scheitern unserer Entwiirfe zu begriinden, die Furcht verstindlich
zu machen und der Hoffnung Namen zu geben, dies, stelle ich mir vor, gehor-
te dazu. Und ich stelle mir auch vor, dass diese Versuche nicht fehlen diirften:
den Schrecken zu neutralisieren und die Not als verdnderbar zu beschreiben,
die Chancen der Sprachen zu belegen und zeigen, dass es richtiges und fal-
sches Handeln gibt. Dies alles anschaulich zu machen, ins fiir sich sprechen-
de Bild zu bringen oder in die poetische Chiffre, das ist Aufgabe genug.

Es ist nicht die einzige Aufgabe. Was Literatur zu jeder Zeit vermochte,
vermag sie auch im Zeitalter der Wissenschaft, die Lust zu wecken ndmlich
zu unmittelbarer Teilnahme am Dargestellten. Und damit meine ich: mit
Frischs Stiller die Identititsfrage zu stellen und mit Grassens Oskar Matze-
rath das Panddmonium des Kleinbiirgers zu vermessen, mit Bolls Clown
Hans Schnier den Zweifel zu bestitigen und mit Uwe Johnsons Karsch das
Phénomen einer deutschen Grenze zu erkunden. Aus dieser Lust zur Teilnah-
me ergibt sich ein Aufschluss iiber uns selbst. Wir erfahren unsere Moglich-
keiten und stoflen zugleich an unsere Grenze. Auch dieses zu zeigen bleibt
eine heutige Aufgabe der Literatur, allerdings nicht aus Tempelhohe herab
oder von bevorzugtem Sitzplatz, sondern im Sinne eines freien Appells, wie



Sartre ihn im Hinblick auf die Literatur und ihre Moglichkeiten zu wirken
verstanden hat. Die Prosa, sagte er, ist ein sehr demokratisches Angebot.
Sicher, was wir an Moglichkeiten besitzen und wo unsere Grenzen liegen,
dariiber kann uns in gewisser Hinsicht auch die Wissenschaft belehren, doch
da sie einer anderen, einer eigenen Asthetik folgt, tut sie es nicht wie die Lite-
ratur durch Versinnlichung mit Hilfe des Typischen.

Merkwiirdig, ganz bekenntnishaft: Einige Seiten Prosa von Faulkner, von
Fontane oder Nossack bringen mir personlich das Verhéltnis des Menschen
ndher als wissenschaftliche Prognostik. Ich empfinde eine andere Art von
Betroftenheit, und ich frage mich, warum. Vermutlich, weil wir uns im Ver-
sinnlichten, Typischen, Spontanen wiedererkennen, und zwar als Einzelne.
Im Unterschied zu den Wissenschaften, deren Ziel die abgehobene Erkennt-
nis ist, geht Literatur ja, zumindest hiufig, von einer Solidaritét mit dem Ein-
zelnen aus. Was an Einsicht gewonnen wird, soll ihm unmittelbar zugute
kommen, bleibt an ihn, an den Einzelnen gebunden. Dieser Wunsch nach
einer Solidaritdt mit dem Einzelnen driickt sich vermutlich in einer Tendenz
der Gegenwart aus, der Gegenwartsliteratur, die nicht zu iibersehen ist, nim-
lich einem Riickzug des Schriftstellers aufs Private, aufs Subjektive, wobei
die ebenfalls zu beobachtende Hinneigung des Schriftstellers zum Politi-
schen, auf das ich spiter zu sprechen kommen werde, tatsdchlich nur eine
Erginzung, eine Entsprechung ist.

Mit der Lossagung von politischen oder gesellschaftlichen Zwangsbiind-
nissen in diesem Fall, im dsthetischen Fall, gewinnt der Schriftsteller eine
Position, die ihn in den Augen des Einzelnen, an den er sich ja wendet, der
sein Leser ist, vertrauenswiirdig macht. In seiner Ausgesetztheit teilt er das
Los des Lesers, der sich tiglich wehren muss gegen die Uberangebote welt-
umspannender Informationen. Angesichts einer vielgestaltigen und despera-
ten Welt, die in der reinen Beschreibung nicht mehr zu meistern ist, erscheint
das duldende Ich als ausreichende Erfahrungsquelle.

So deutlich die Aufgaben der Literatur erscheinen, so bestimmbar sind
auch ihre Chancen. Worin liegen sie? Um mit ihrer Zeit {ibereinzustimmen,
um fiir Zeitgenossen geschrieben zu sein, sollte Literatur nicht nur die Pro-
bleme der jeweiligen Epoche darstellen, sondern auch die Ergebnisse der
Wissenschaft unbedingt beriicksichtigen. Der heutige Schriftsteller muss
iiber wissenschaftliche Kenntnisse verfligen. Seit Valérys schroffem
Bekenntnissatz: ,,Dummbheit ist nicht meine Stirke*, — ein Satz, adressiert an
die grofBen, glanzvollen Inspirationen der Dichter, die glaubten, das Unbe-
wusste diktiere ihnen oder die Muse oder wer immer —, also seit Valérys
schroffem Bekenntnissatz ,,Dummbheit ist nicht meine Starke* kann er sich
auf die Resultate einer zwar glorreichen, aber tutigen Inspiration nicht mehr
verlassen. Ja, bis zu einem gewissen Grad sollte eine Literatur von heute auch
die Probleme der Wissenschaft selbst spiegeln, umgesetzt freilich, veran-
schaulicht, verwandelt. Um eine gegenwirtige Literatur zu sein, darf sie
nichts ausklammern, was unser Leben bestimmt, also am wenigsten die Wis-
senschaft, von der Brecht sagte, dass er ohne ihre Benutzung als Kiinstler
nicht auskomme. ,,Ohne Wissen®, schrieb er, ,,kann man heute nichts zeigen.*

Dies ist weder ein Pladoyer fiir eine Literarisierung der Wissenschaft noch
fiir eine Verwissenschaftlichung der Literatur. Ich meine lediglich: Die Lite-
ratur hat die Wissenschaft nétig, wenn sie ihr Weltverstidndnis erweitern will,
und die Chance der Literatur wichst, wenn sie benutzt und verwandelt, was
wissenschaftliche Erkenntnis gewonnen hat. Einige befiirchten zwar, dabei
laufe die Literatur die Gefahr, ein Bild dhnlich vertrackter Kompliziertheit zu
bieten wie die exakte Wissenschaft, eine unaufhaltsame Kompliziertheit, da
ja die Spezialisierung unseres Wissens eine Spezialisierung des Verstehens
erfordere. Ich teile diese Befiirchtung nicht. Ich glaube vielmehr, dass die
Welt durchsichtiger wird, je fortschreitender wir sie mit der angemessenen
Kompliziertheit unserer Erkenntnismittel in Besitz nehmen. Zumindest in der
Entdeckung der Kompliziertheit liegt bereits eine Chance fiir das Verstind-
nis.

Es gibt viele Literaturgeschichten, aber es gibt keine umfassende Wir-
kungsgeschichte der Literatur. Mir ist das immer bezeichnend vorgekommen.



Die Tatsache, dass es keine Wirkungsgeschichte gibt, l4sst uns zumindest ver-
muten, dass wir uns iiber die spezifische Wirkung von Literatur nicht einigen
konnten, dass wir nie in der Lage waren, literarische Wirkung exakt zu ver-
messen. Wir haben uns angewohnt zu sagen, Literatur wirke auf unterwan-
dernde Art, auf schwer begreifliche Art, sie liberwéltige uns, sie iiberrede uns
heimlich und langfristig. Wir haben ihr eine unkalkulierbare, aufkldrerische
Fahigkeit zugeschrieben und die Kraft, das Bewusstsein zu verdndern. Den-
noch: Mit vollkommener Sicherheit ldsst sich die Wirkung von Literatur nicht
bestimmen und wird sich vermutlich auch nie bestimmen lassen.

Die Wirkung wissenschaftlicher Erkenntnis dagegen ist auf den ersten
Blick einsehbar: Newtons System allgemeiner Bewegungsgesetze, Heisen-
bergs Quantenmechanik oder Einsteins Relativititstheorie — in ihrer Anwen-
dung wird auch sogleich ihre Wirkung offenbar. Biologische, agronomische,
chemische Gesetze geben uns die Moglichkeit, Voraussagen zu treffen: Die-
ser Kunstdiinger befliigelt das Wachstum meiner Radieschen, diese Tablette
beendet meinen Schmerz, dieser Tropfenbug macht das Schiff gleitfahiger —
die Wirkungen geschehen so prompt, dass wir in unserem Lebenshaushalt mit
thnen rechnen und sie bereits kalkulieren konnen. Ja, fiir uns ist die Qualitit
vieler wissenschaftlicher Resultate bereits mit ihrer Wirkung identisch.

Ich glaube, dass die unkalkulierbare Wirkung der Literatur keineswegs
gegen sie spricht. Im Gegenteil. Sie erscheint mir als eine Bestitigung ihrer
Eigenart, und zu ihr gehort, dass sie sich selbst als Fiktion versteht, als Gegen-
entwurf, als Gegenmodell. Die Wissenschaft verurteilt uns, etwas zu sein, die
Literatur hingegen schligt uns eine Moglichkeit vor. Dort wird ein Los tiber
uns verhéngt, hier gesteht man uns eine Wahl zu, dort definitiver Begriff, hier
vorldufiger Befund. Auch darin liegt ein fundamentaler Unterschied.
SchlieBlich — und das muss ich mir als Schriftsteller eingestehen — Wenn ein
Buch misslingt oder in seiner Qualitit zu wiinschen tibrig ldsst, dann wird
hochstwahrscheinlich nur der Autor die Folgen zu tragen haben, allenfalls
noch der Verleger; wenn allerdings ein wissenschaftlicher Versuch missgliickt
oder aufler Kontrolle gerdt, dann konnte dies verhdngnisvoll sein fiir unser
aller Leben.

Dies scheint mir sicher: Wir leben zwar in einem Zeitalter der Wissen-
schaft, doch wir leben durchaus nicht in einem Zeitalter der Literatur. Obwohl
Literatur einen grof3en Teil meiner personlichen Hoffnungen triagt, muss ich
mir sagen, dass mehr als 80 Prozent aller Menschen ohne sie auskommen,
ohne sie auskommen miissen. Und ich muss mir gleichzeitig sagen, dass die-
ser Indio, dieser Fellache, dieser Unberiihrbare ein sehr genaues Gefiihl hat
fiir das Ungliick, in dem er sich befindet, fiir das Ungliick seiner Lage, und
zwar ohne literarische Nachhilfe oder die augendffnende Wirkung von Lite-
ratur. Er kennt das Prinzip der Hoffnung ebenso wie die Griinde, die seine
minimalistischen Genugtuungen vereiteln — ohne unterwandernde Aufkla-
rung durch Literatur. Vielleicht wird ihm in einer Lage duBerster Wehrlosig-
keit Literatur sogar als Uberfluss erscheinen, da sie weder satt macht noch
warm, und er wird wohl bezweifeln, ob schreiben jemals gleichbedeutend
sein kann mit verdnderbarem Handeln.

Die Wissenschaft, die u. a. auch aufgebrochen war, um ein Ende zu machen
mit unseren Schuldgefiihlen, sie ist fiir manche heute zum schlechten Gewis-
sen geworden.

Es muss iibrigens erwidhnt werden, dass auch dem Schriftsteller die Posi-
tion nicht unbekannt ist, Schopfer von eigenen Gnaden zu sein. Erinnern wir
uns daran, dass zum Beispiel Balzac sich fiir einen Konkurrenten des lieben
Gottes hielt, dass Tolstoi so liberzeugt war von seinem Rang als Gegenschop-
fer, dass er fest davon ausging, Gott werde ithm, sozusagen von gleich zu
gleich, das ewige Leben geben. Dem Schriftsteller von heute allerdings
gelingt es nicht, solch eine Position einzunehmen. Er hat das Altern von Pro-
blemen erfahren miissen, die Uberholbarkeit von Einsichten. Seine T#tigkeit
gleicht einer Expedition ins Unversicherbare, als Mitbetroffener von Ereig-
nissen, als Mitwisser von Ubelstinden.

Dies ist ein Dilemma, dem sich der Schriftsteller angesichts der Bedeutung
der Wissenschaft fiir unser Leben ausgesetzt sieht, ein Dilemma, das mir



allerdings authebbar erscheint.

Wie steht es aber nun mit dem Autor, der sich der Politik gegeniibersieht,
der ins Kraftfeld der Politik gerdt? Es gibt viele Arten, sich politisch zu bin-
den, von der entschiedenen, rigorosen Forderung Lenins bis zum gelegent-
lichen Mitreisen.

Ich glaube, die am wenigsten gebundene Art, seinen politischen Willen
auszudriicken, besteht fiir den Schriftsteller von heute darin, dass er im
Gefiihl merkwiirdiger, mich immer wieder irritierender Zustindigkeit — und
die Gesellschaft unterldsst offenbar nichts, um ihn in dieser Zusténdigkeit zu
bestiarken —, dass er also seine private Resolutionspolitik betreibt. Als auf-
merksamer Begleiter politischer Ereignisse 1dsst er zum Beispiel — wir erle-
ben es immer wieder — Regierungschefs Proteste ins Haus flattern, so von
Schreibtisch zu Schreibtisch. Den Méchtigen klopft er mit dem Silberstift auf
die Finger, unermiidlich liefert er Solidaritdtsbeweise durch seine Unter-
schrift. Sie ist geradezu grotesk: die Kompetenz, die eine ratlose Gesellschaft
dem einzelgéngerischen Schriftsteller zuschanzt. Hier ein Protest gegen Ras-
sendiskrimininierung in Stidafrika — dort ein geharnischter Rettungsversuch
fiir eine aussterbende Mundart. Ich vermute, diese fleiige Resolutionspoli-
tik, die lediglich ein Zeitopfer fordert, hat nicht mehr als einen Alibiwert,
beschiftigt den Absender mehr als den Empfanger, ist bei Licht besehen von
ehrenwerter Bedeutungslosigkeit.

Folgenreicher sind da ohne Frage die Versuche der Schriftsteller, fiir die
Partei Stellung zu nehmen, die sie mit ihren politischen Hoffnungen betrau-
en, wenn auch freilich nicht im Sinne Leninscher Unbedingtheit. Davon aus-
gehend, dass politische Parteien eine demokratische Willensbildung ermog-
lichen, macht der Schriftsteller von seinem Biirgerrecht Gebrauch, ein wenig
zu dieser Willensbildung beizutragen. Dabei ist sein Verhiltnis zu der Partei,
fiir die er eintritt, nicht, eben nicht durch BotméaBigkeit bestimmt, sondern
durch kritische Sympathie, vielleicht durch eine Sympathie auf Widerruf. Er
selbst —und das ist das Omindse in seiner Situation —, der Schriftsteller, stellt
sich ja nicht zur Wahl. Er hat keinen Mandatsehrgeiz, er handelt als einer, der
von den Ergebnissen der Politik unmittelbar betroffen ist. Als Aullenseiter, als
Biirger kann er sich leisten, gegeniiber denen, fiir die er wirbt, Vorbehalte zu
duBern. Er kann sogar zugeben, dass es thm unter gewissen politischen Bedin-
gungen und Konstellationen nicht moglich wire, sich fiir dieselbe Partei ein-
zusetzen. Seine Glaubwiirdigkeit wird dadurch keinen Schaden nehmen. Das
Entscheidende ist, er muss sich — der Schriftsteller — zu einer Trennung ent-
schlieB3en, er muss darauf verzichten, die Literatur, das, was er macht, in den
Dienst der Partei zu stellen; denn seine politische Aktivitit betrifft aus-
schlieBlich den Biirger.

Abgesehen davon, ich selbst kann mir nicht vorstellen, dass dann am Ende
je so etwas herauskommen konnte wie eine sozialdemokratische oder freide-
mokratische Literatur oder eine christlich-demokratische Literatur. Sehsto-
rungen sind fast die unvermeidliche Folge von Leuten, die sich schreibend
einer Doktrin unterworfen haben. Es gibt eben nur eine gute oder schlechte
Literatur.

Nun, der Anspruch, der an den Schriftsteller gestellt wird in diesem Fall,
erscheint unerfiillbar. Was von ithm erwartet wird, lauft tatsdachlich aufklassi-
sche Personlichkeitsspaltung hinaus. Da ldsst sich ein ergiebiger Dauerkon-
flikt entwerfen. Der Schriftsteller widerspricht dem Biirger gleichen Namens,
der Biirger bezichtigt den gleichnamigen Schriftsteller elitdrer Enthaltsam-
keit. Indes, wenn Literatur nicht zur Magd der Politik werden soll, gibt es fiir
den Schriftsteller keine andere Chance, als dieses Dilemma auf sich zu neh-
men. Ich personlich teile in dieser Hinsicht die Ansicht von George Orwell,
nidmlich dass es auch fiir die Aufrichtigkeit eines Schriftstellers sprechen
kann, wenn sich sein Schreiben und sein Handeln mitunter widersprechen.
Orwell —und er argumentiert aus personlicher Erfahrung — hielt es fiir denk-
bar, dass ein Autor an einem Krieg teilnimmt, weil er der Auffassung ist, dass
dieser Krieg gewonnen werden muss, und es gleichzeitig ablehnt, als Autor
Kriegspropaganda zu machen.

Und dies ist ein Widerspruch, den jeder Schriftsteller auf sich nehmen



muss, der als AuBBenseiter fiir das Programm einer Partei eintritt: Der Biirger
in ihm kann sich festlegen, der Autor muss unabhingig bleiben. Es klingt wie
eine Finladung zu schizophrener Existenz. Das ist aber nicht der einzige
Widerspruch, nicht das einzige Dilemma. Bei einem Politiker halten wir es
fiir ausgemacht, dass er flir die Folgen seiner Politik aufkommt, dass er sie
rechtfertigen und verantworten muss. Jene Gesinnungspolitik, die sich Max
Weber in der Politik wirksam wiinschte, hilt Carlo Schmid heute nicht mehr
fiir ausreichend. Er mochte sie durch eine Verantwortungsethik erginzt sehen.

Kann aber der Schriftsteller verantworten, was er, mit so viel missver-
standlicher Kompetenz ausgestattet, auf politischem Feld unternimmt? Ist er
bereit, sich haftbar machen zu lassen fiir die Empfehlungen, die er ausspricht,
fiir die Parolen, die er formuliert? So viel ist sicher: Der Schriftsteller, der sich
heute in die Politik begibt, begleitend, formulierend, wie immer, muss sich
besorgt zeigen um die Folgen seines Engagements. Mit Phantasie — oder
sagen wir, mit der Investition von Phantasie allein ist es nicht getan. Ich selbst
halte das fiir eine hybride Ahnungslosigkeit, die Phantasie, die es prinzipiell
ablehnt, sich ausweispflichtig zu machen, mit Macht zu betrauen. Ich wiin-
sche mir ebenso wenig die reine Phantasie an der Macht wie die Macht als
noch so wohlmeinenden Lektor an meinem Schreibtisch.

Der zeitgendssische Schriftsteller ist gezwungen, die Rolle zu erkennen,
die er — sei sie nun selbst gewéhlt oder von auflen zugedacht — in der Gesell-
schaft spielt. Es kann fiir sein Selbstverstindnis nicht folgenlos sein, ob er im
Sartreschen Sinne fiir einen Parasiten der herrschenden Klasse gehalten wird
oder nach Marcuse nur eine dekorative Folie in einer Welt des Terrors dar-
stellt. Das heif3t: Falls er es nicht vorzieht zu verstummen, muss er die Griin-
de kennen, die ihn weiterarbeiten lassen. Ich glaube, die solidesten Griinde
fiir die Fortsetzung schriftstellerischer Arbeit wurden uns von denen geliefert,
die den Tod der Literatur proklamierten und, als reichte dies noch nicht aus,
als Zugabe auch den Tod der biirgerlichen Literaturkritik. Warum aber muss-
te der Tod der Literatur in diesem Fall ausgerufen werden?

Auf politischem Feld gibt es natiirlich ein anderes Motiv als angesichts der
Riickhiandigkeit literarischer Einsichten gegeniiber den Wissenschaften.
Nun: Weil Literatur unentwegt Einspruch einlegte gegen das Wirklichkeits-
verhéltnis radikaler Theorie. Literatur identifizierte zwar menschliches
Ungliick; jedoch nicht so weit, dass wir es in jedem Fall fiir klassenbedingt
halten miissen. Literatur bot die Mdglichkeit zur Steigerung menschlicher
Existenz, konnte aber nicht einrdumen, dass diese Steigerung ausschlieBlich
in der Lohnunabhingigkeit zu finden sei.

Literatur hat Verhiltnisse derart bloBgestellt, dass niemand sich unschuldig
fiihlen konnte, aber sie sah sich nicht zu der Feststellung gedrangt, dass die-
ses Verhiltnis allemal ein Ausdruck unseres so genannten Gewaltsystems sei.
Diese stillschweigende Widerlegung durch Literatur konnten die unwirschen
Liebhaber der Theorie auf die Dauer nicht hinnehmen. Es wurde ein Urteil
gefillt, das der Ungeduld entsprach, mit der man eine so genannte erstarrte
Gesellschaft retten wollte. In welch ein Gliick hinein? In das Gliick einer alles
umfassenden Organisation, die angeblich frei macht von Herrschaft.

Organisation ist etwas, jeder weil} es, das sich im Besitz letzter Gewisshei-
ten glaubt. Literatur dagegen macht uns Vorschldge. Organisation ist sich der
Macht der groflen Zahl bewusst, Literatur appelliert im Namen des Einzel-
nen. Indem eine radikale Theorie vorgibt, uns von aller Herrschaft zu
befreien, meldet sie selbst einen rigoroseren Herrschaftsanspruch an, nim-
lich den Anspruch tliber unsere erkannten, alles beriihrenden Interessen.

Der Politiker, der seine eigenen Schlussfolgerungen aus der Anthropologie
gezogen hat, wird davon ausgehen, dass die Ungleichheit der Interessen zu
einer Gesellschaft frei tiber sich bestimmender Menschen gehdrt. Widersprii-
che sind nicht samt und sonders aufhebbar. Ein von Konflikten vollig gerei-
nigtes Leben ist eine llusion, der Traum von rabiat erzwungener Gleichheit
birgt Risiken. Zu erwachen und die o6ffentlich verfligte Abschaffung aller
Konflikte zur Kenntnis nehmen zu miissen bedeutete, wenn auch nicht fiir
alle, nicht mehr frei zu sein. Politik, deren Stoff das Wirkliche ist, kann nicht
mit einem spannungslosen Endzustand der Geschichte liebdugeln, der Par-



teien, Interessengruppen, religiose Gemeinschaften wunschlos wiederkdu-
end nebeneinander sieht.

Wir sind dazu verurteilt, stindig unterwegs zu sein. Neue Ideen greifen in
die Bedingungen unserer Existenz ein, verdnderte Bedingungen lassen neue
Ideen entstehen. Wir werden uns damit begniigen miissen, politische Model-
le in der Praxis auszuprobieren, unter Schmerzen mitunter und mit der ent-
schlossenen Bereitschaft zum Widerruf.

Meine Damen und Herren! Es geniigt nicht, die richtigen politischen Fra-
gen zu stellen. Politik erhilt ihre Beglaubigung erst in der Praxis. Eine noch
so bezwingende politische Theorie wird sich erst dann als verniinftig erwie-
sen haben, wenn sie zur Verbesserung des Lebens in der Realitét beigetragen
hat. Und in diesem Fall hat die Literatur zweifellos einen erstaunlichen Gra-
tisvorsprung. Sie braucht nicht in die Praxis libersetzt zu werden, um ihre
Beglaubigung zu erhalten. Literatur findet ihre Rechtfertigung bereits im Akt
der Rezeption. Thre Wirkungen brauchen nicht 6ffentlich zu sein, wie es die
Wirkungen der Politiker sind. Offentlich — das heift zuginglich. Und wie es
scheint, bietet uns das Feld der Politik heute eine enorme Zuginglichkeit,
nicht zuletzt durch die Vermittlung der Medien. Wir sind gegenwértig, wo
sich politische Entscheidungen vorbereiten, wir sind zugegen, wo Beschliis-
se verkiindet werden. Nicht nur die Dynamik politischer Prozesse erschlief3t
sich uns, wir glauben, auch die Gesetze ihrer Mechanik einzusehen. Ist Poli-
tik, so mochte man treuherzig fragen, ein Synonym fiir Durchsichtigkeit
geworden? Diese Selbsttduschung, der man sich gern iiberlie3e, dauert nur
bis zu dem Augenblick, in dem man gewahr wird, dass es sich ja nur um eine
Scheinzuginglichkeit handelt; gezeigt wird ja nur das, was gezeigt werden
kann oder darf, also das Sichtbare.

Ahnliches trifft auf die Literatur zu. Auch sie bietet den Anschein voll-
kommener Zuginglichkeit, da zu ihrer Konsumption, zu ihrer Aneignung
offenbar nicht mehr gehort als die Sprache. Und dennoch zeigt sich alsbald,
dass gerade das, was das Offnende und Verbindende sein sollte, zugleich auch
das VerschlieBende und Trennende ist: die Sprache ndmlich. Gewiss, mit
Hilfe der Sprache wird entschliisselt, gezeigt, entblo3t und bewusst gemacht,
doch sie kann in gleicher Weise verhiillen und tarnen, abgrenzen und aus-
sperren. Vor allem aber lésst sie verschiedene Spielarten des Verstehens zu.
Unmittelbare sprachliche Ubereinkunft, fiirchte ich, setzt andere Uberein-
kiinfte voraus. Das hei3t fiir mich personlich: Wer mich in die Revolution
hineinschreiben will und auf mein Biindnis hofft, von dem muss ich leider
zweierlei erwarten — zum einen, dass wir libereinstimmen in der Bewertung
der politischen Lage, und zwar der politischen, sozialen und moralischen
Bedingungen, die eine Revolution im Sinne von Djilas unvermeidlich
erscheinen lassen, und zum anderen kann ich ithm nicht die Forderung erlas-
sen, dass wir sprachlich iibereinstimmen. Aber ich mochte bei diesen Erdrte-
rungen nicht den Eindruck entstehen lassen, Literatur und Politik seien
gleichwertige GroBen fiir unser Leben. Als Schriftsteller muss ich mir noch
einmal sagen, dass niemand ernsthaft Schaden nimmt, wenn die Qualitét der
Literatur schwankt, dass aber alle Schaden nehmen werden, wenn die Qua-
litdt der Politik zu wiinschen iibrig ldsst.

Worauf es mir zundchst ankam, war dies: einige Wesensziige und Grund-
funktionen zu befragen, die fiir das Verhiltnis von Literatur und Politik auf-
schlussreich sein konnen. Zweifellos sind rivalisierende Anspriiche und
Bemiihungen feststellbar, die Nachbarschaft einiger Ausgangspunkte ist
kaum tbersehbar. Moglichkeiten einer Gemeinsamkeit zeichnen sich aller-
dings auch ab, zumindest lassen sie sich ahnen. Worin liegen diese Moglich-
keiten?

Angesichts der Erfordernisse politischer Praxis bleibt dem Schriftsteller
heute nur ein Ort, um wirken zu konnen, namlich das Vorfeld der Politik. Sein
Beitrag ist ebenso unbestimmt wie indirekt. Er kann eine Stimmung schaffen,
der Schriftsteller kann ein Klima begilinstigen, er kann Vorurteile iiberwinden
und Ideale bestitigen helfen. Er kann unsere Empdrung ins Bild bringen und
unserer Hoffnung letzten Ausdruck geben. Mit einem Wort: Er kann Politik
vorbereiten. Und ich selbst habe es auf Reisen, Auslandsreisen, immer wie-



der erlebt, in welcher Weise die Literatur meiner Kollegen und Freunde,
Biicher von Boll, Biicher von Grass, Biicher von Nossack, von Andersch, von
Schnurre dazu beigetragen haben, die politische Ansicht dieses Landes zu
verdndern, zu begiinstigen, indem Vorurteile reduziert wurden, indem zur
Korrektur eingeladen wurde. Also: Literatur kann die politische Entschei-
dung befordern; auch wenn das nicht wenig ist, mehr kann ich ihr nicht
zutrauen. In keinem Fall wird sie uns von allen gesellschaftlichen Ubeln erls-
sen, von den effektiven nicht und nicht von den eingebildeten. Literatur —
darin liegt ihre Eigentiimlichkeit — 14sst sich nicht kontrolliert, nicht kalku-
liert umsetzen in politische Aktivitit — was ja heute viele in der Welt glauben,
daher auch die eklatante Uberschitzung der Literatur in Diktaturen. Literatur
ist die duBBerste Entsprechung von Eindruck und Ausdruck, wie Croce gezeigt
hat, und darum ist Literatur auch im Politischen nicht materiell bestimmbar.

Wo der Literatur an ihrer Integritiit gelegen ist, da bleibt der Schriftsteller
eine Ein-Mann-Partei. Er darf nicht davor zuriickschrecken, mit dem zunft-
geméiBen Widerspruch zu leben, der seine Lage kennzeichnet: eingegrenzt in
seiner politischen Wirkung, lediglich aufs Vorfeld verwiesen und doch
gleichzeitig von der politischen Macht in seinem Einfluss erstaunlich tiber-
schétzt.

Es ist nicht zu iibersehen, dass viele zeitgendssische Schriftsteller — auch
hierzulande - mehr und mehr die herkdmmliche Position aufgeben, dass sie
politisch Partei ergreifen und sich zu einer inhaltlichen Politisierung der Lite-
ratur bereit finden. Das hat vor allem einen historischen Grund. Der Schrift-
steller als Biirger hat die Folgen erkannt, die durch die traditionelle politische
Enthaltsamkeit des Biirgertums entstanden sind. Das deutsche Bildungsbiir-
gertum, das sich einst die Ideen der Franzosischen Revolution vermitteln lieB3,
durch den deutschen Idealismus schon ins Kontemplative erhoben, jedenfalls
befreit von allem dringlichen Begehren — dieses deutsche Bildungsbiirger-
tum, das ja auch, das muss man sich als Schriftsteller eingestehen, der erste
Massenkonsument von Literatur war, es missbilligte den politisch handeln-
den Schriftsteller. Ein Zierfisch, der die inneren Harmonien der Natur besta-
tigte, so wollte es ihn, eine nie der Zugluft ausgesetzte Zimmerlinde, die stad-
tische Liedertafel flankierend, in dieser Rolle ertrug man den Schriftsteller.
Erbauung und Bestitigung wurden von ihm erwartet, doch keine Initiative zur
Veridnderung der sozialen, der 6konomischen und der politischen Bedingun-
gen. Dennoch war Schiller bereits Ehrenbiirger der Franzosischen Republik.

Der aktuelle Grund, der zu einer Politisierung der Literatur im Allgemei-
nen fiihrte, liegt wahrscheinlich in der erkannten Wirkungslosigkeit eben der
Literatur. Der Schriftsteller schreibt, und die Zahl der Lander, in denen gefol-
tert wird, nimmt nicht ab. Er schreibt, und die erhoftte soziale Gerechtigkeit
lasst auf sich warten. Er schreibt, und der Hunger in der Welt nimmt zu, die
zerstorerischen Machtmittel wachsen, die Menschen horen nicht auf, von
Menschen zu leben. Hat er noch mit dem Ende des Krieges voller Genugtu-
ung eine schwarze Borse der Ideologien erlebt, eine beklemmende Reideolo-
gisierung lieB nicht lange auf sich warten. Der Schriftsteller muss erfahren,
dass durch Literatur nicht verbessert werden konnte, was die Mehrzahl der
Menschen fiir verbesserungswiirdig hielt. Er sah ein, dass angesichts von
Unfreiheit und Verzweiflung nur politische Antworten angemessen sind.
Literatur kann politische Erwartungen nur erfiillen als autonome, als kritische
Literatur. Sie tiberzeugt, wenn sie auf Wahrheiten beharrt, die der politischen
Macht nicht passen. Es ist viel sagend genug, dass sie ihre beste Zeit oft in
schlechten Zeiten findet, dann ndmlich, wenn sie sich zu wehren hat, wenn sie
in die Opposition gedrangt wird, wenn sie in einer Epoche allgemeiner Not
die verbliebenen Mdglichkeiten ausschreitet.

Eine kritische Partnerschaft zwischen Literatur und Politik, das lasst sich
leicht wiinschen. Doch die Praxis zeigt, dass dieser Wunsch unbescheiden ist,
weil er von einer angenommenen Ebenbiirtigkeit ausgeht. Literatur, wie ich
sie verstehe, kommt auf die Dauer ohne das artistische Element nicht aus, in
der Politik jedoch mochte ich jeden artistischen Glanz gern vermissen.

Meine Damen und Herren, zum Schluss:



Literatur und Politik, Geist und Macht, sie stellen ldngst nicht mehr die lese-
buchreifen Gegensitze dar, als die sie so lange gegolten haben. Auch die Zeit
der Bertihrungsangst ist vorbei. Dass die Politik den Schriftsteller braucht —
Politiker haben es offentlich festgestellt. Dass Literatur sich politisch besorgt
zeigen sollte — Schriftsteller haben Beispiele dafiir gegeben. Dies allerdings
sollte kein Anfang einer unbeschrinkten Gemeinsamkeit sein. Jeder weil,
dass bei einer Versohnung zu viel verschwiegen werden miisste. Lassen wir
sie, Literatur und Politik, im alten Gegeniiber, Zogern ist angebracht, Skepsis
bekommt uns allen. Als Schriftsteller glaube ich, dass von unserer Zustim-
mung weniger abhédngt als von unserem Widerspruch. Das Wirkliche ist lei-
der zwangslaufig nicht zugleich auch das Verniinftige. Dennoch ist es in der
Lage, unsere Entscheidungen standig zu iiberpriifen. Versuchen wir, uns die-
sem vielgestaltigen Wirklichen gewachsen zu zeigen. |



