DER UBERSEE-CLUB e.V.

PROF. H. BEDFORD-STROHM

Landesbischof, Ratsvorsitzender der Evangelischen Kirche Deutschland

GEMEINSCHAFT IN DER MODERNEN GESELLSCHAFT

PROF. DR. HEINRICH BEDFORD-STROHM

1960 geboren in Memmingen

Studium der Theologie, Rechtswissenschaften, Geschichte und Politikwissenschaften
1992 Promotion an der Universitat Heidelberg
1998 Habilitation an der Universitdt Heidelberg

Vorsitzender des Rates der EKD
Gemeindepfarrer in Coburg
Professuren in New York, Bamberg und Stellenbosch/Siidafrika

VORTRAG AM 11. MAI 2016



»

2 - HEINRICH BEDFORD-STROHM

Gemeinschaft in der modernen Gesellschaft!

»Heute denkt jeder nur noch an sich!” — so wird immer wieder gesagt. Und es wird
damit ein Gefiihl zum Ausdruck gemacht, dass Gemeinschaft etwas ist, was zuneh-
mend briichig wird. Dass es mit der Gemeinschaft in unserer Gesellschaft bergab
geht, ist ein weit verbreitetes Gefiihl. Vermeintlich zuriickgehendes ehrenamtliches
Engagement, Parteienverdrossenheit, Vereinzelung, Ellenbogengesellschaft, mehr
Scheidungen und dhnliche Einzelbeobachtungen werden dann als Beleg angefiihrt.
Die Frage ist, ob diese Diagnose zutrifft. Wir spiiren alle: Die Gesellschaft verandert
sich. Aber wie?

Ich will zunachst einige Bemerkungen dazu machen, warum der Begriff der Gemein-
schaft in Deutschland, anders als in den USA, jedenfalls in der Soziologie, noch
immer belastet ist und nur mit Scheu als Programmwort gebraucht wird. Ich will
dann zweitens mit den Ansdtzen von Ferdinand Ténnies und Emile Durkheim zwei
Klassiker der Soziologie kurz skizzieren, die noch heute fiir das Verstandnis von
Gemeinschaft von Bedeutung sind. Drittens will ich die gesellschaftlichen Veradn-
derungen skizzieren, mit denen wir konfrontiert sind, wenn wir heute von Gemein-
schaft reden wollen. Eine vierte Uberlegung betrifft die Frage, wie die Theologie auf
diese Verdnderungen reagieren soll. In einem fiinften Teil will ich Uberlegungen zum
Verhaltnis von Gemeinschaft und Gerechtigkeit anstellen und schlieRlich einige
Schlussfolgerungen fiir die Aufgabe der Kirche ziehen.

1. Gemeinschaft - ein belasteter Begriff

Wie wenig selbstverstandlich ein positiv konnotierter Gebrauch des Gemeinschafts-
begriffs zumindest in Deutschland ist, wird deutlich, wenn wir uns seinen histori-
schen Kontext vergegenwartigen. Nicht ohne Grund hat der Begriff ,Gemeinschaft”
in den Geisteswissenschaften, einschlielich der Theologie, jedenfalls der alten
Bundesrepublik, in den letzten fiinfzig Jahren ein Schattendasein gefiihrt. Denn
~Gemeinschaft” ist in unserem Kontext ein belasteter Begriff. Anders als in den USA,
wo das Wort ,community” einen fast inflationdren Gebrauch erlebte, war das Wort
~Gemeinschaft” in der westdeutschen Nachkriegssoziologie nahezu tabu. Was in den
USA mit ,community” bezeichnet werden kann, wird in Deutschland unter Begriffe
wie ,Sozialitat” gefasst, also ,Kunstworter”, mit denen ,das anriichige Erbe der ,Ge-
meinschafts’-Tradition” umgangen werden kann.? Das Wort ,Gemeinschaft” trug in
Deutschland all den historischen Ballast der im Dritten Reich maRgebenden tota-
litdren Weltanschauung, die dieses Wort in hohen Ehren hielt und die ihm eine po-
intiert antimoderne Spitze gab. Der Aufstieg der Nazi-Bewegung verdankte ihrem
Versprechen viel, das in dem Ruf nach Gemeinsinn zum Ausdruck kommende Be-
diirfnis nach Zusammengehdrigkeit und Warme ,durch die Schaffung einer neu ge-
festigten ,Volksgemeinschaft’ zu befriedigen. Die nachfolgende Katastrophe brach-
te die Begriffe Gemeinschaft und Gemeinsinn langfristig in Verruf, zumindest in der
Bundesrepublik.”

Im Lichte der nationalsozialistischen Ideologie war Gemeinschaft nicht wie in der
demokratischen Tradition Nordamerikas eine auf gleiche Rechte gegriindete Kom-
munikationsgemeinschaft differenter und starker Individuen. Sie war vielmehr eine
hierarchisch strukturierte ,Volksgemeinschaft”, die von Homogenitdt gepragt war
und die deswegen klare Kriterien dafiir hatte, wer zu ihr gehdren durfte und wer
nicht. Wenn wir danach fragen, wie es um Gemeinschaft in der modernen Gesell-
schaft bestellt ist, kommt es also sehr darauf an, was eigentlich unter Gemeinschaft
verstanden wird.

1 Zum Thema ausfiihrlich: H. Bedford-Strohm, Gemeinschaft aus kommunikativer
Freiheit. Sozialer Zusammenhalt in der modernen Gesellschaft. Ein theologischer
Beitrag, Giitersloh 1999.

2 H. Joas, Gemeinschaft und Demokratie in den USA. Die vergessene Vorgeschichte
der Kommunitarismus-Diskussion, in: M. Brumlik/H. (Hg.), Gemeinschaft und
Gerechtigkeit, Frankfurt 1993, 49-62 (50).

3 A. Hirschman in Bergedorfer Gesprachskreis: Wieviel Gemeinsinn braucht die
liberale Gesellschaft? Protokoll-Nr. 100, Hamburg 1993, 19.



3 - HEINRICH BEDFORD-STROHM

2. Tonnies und Durkheim: Die Diastase von Gemeinschaft und Gesellschaft

Zwei ganz unterschiedliche Deutungsmuster sind mdglich, wenn wir nach der Be-
deutung von Gemeinschaft in der modernen Gesellschaft fragen. Entweder wir ver-
stehen Gemeinschaft als Gegenbegriff zur Gesellschaft, wie das der groRe Soziologe
Ferdinand Tonnies, Nestor der deutschen Soziologie, in seinem vor gut hundert Jah-
ren erschienenen Buch ,Gemeinschaft und Gesellschaft” getan hat. Gemeinschaft
ist dann der Ort, wo Menschen, die Verwandtschaft, Zusammengehorigkeitsgefiihl
oder starke gemeinsame Uberzeugungen verbinden, Geborgenheit finden angesichts
einer Gesellschaft, die gepragt ist von Egoismus, kalter Zweckorientierung und 6ko-
nomischer Nutzenmaximierung. Es iiberrascht nicht, dass im Lichte dieses Gemein-
schaftsbegriffes die Entwicklung zur modernen westlichen Gesellschaft im Wesent-
lichen als Verfallsgeschichte gedeutet werden muss: Gemeinschaft geht immer mehr
verloren. Der Egoismus nimmt immer mehr iiberhand.

Die andere Deutungsmdglichkeit teilt diesen Pessimismus gegeniiber der Moderne
nicht. Sie istin der Soziologie zum ersten Mal eindrucksvoll von einem Zeitgenossen
von Tonnies ausgearbeitet worden, der mit guten Griinden als Begriinder der fran-
zosischen Soziologie gelten kann: Emile Durkheim. In seinem Werk iiber die soziale
Arbeitsteilung sieht er, dhnlich wie Ténnies, die alten von starker innerer Uberein-
stimmung getragenen Formen von Gemeinschaft (,mechanische Solidaritdt”) ero-
dieren. Er sieht aber gleichzeitig neue Formen von Gemeinschaft an ihre Stelle tre-
ten (,,organische Solidaritdt”). Sein Grundgedanke ist einfach und einleuchtend: Die
moderne Arbeitsteilung verlangt gerade nicht die Zusammenarbeit der Gleichen,
sondern sie verlangt die Kooperation der Verschiedenen. Arbeitsteilung funktioniert
nur, wenn ganz unterschiedliche Menschen mit unterschiedlichen Fahigkeiten so zu-
sammenarbeiten, dass alle etwas davon haben. Arbeitsteilung erzeugt also eine
Fiille von neuer Kommunikation zwischen Menschen unterschiedlicher Pragung. Da-
durch treten an die Stelle der alten Gemeinschaften, wie Tonnies sie im Auge hatte,
nun neue Gemeinschaften, die nicht vorrangig durch Gemeinsamkeit, sondern gera-
de durch Verschiedenheit zusammengehalten werden.

Die Starke des Deutungsangebots, das Durkheim schon vor mehr als einem Jahrhun-
dert geliefert hat, liegt darin, dass wir die Augen gedffnet bekommen fiir die vielen
neuen Formen von Gemeinschaft und sozialem Zusammenbhalt, die erst in der mo-
dernen pluralistischen Gesellschaft moglich geworden sind. Nur so konnen wir {iber
eine, iibrigens in allen politischen Lagern zu findende, Position konservativer Kul-
turkritik hinausgelangen, die beim Blick auf unsere Gesellschaft nur noch Werte-
verfall, Verlust von Gemeinschaft und allgemeinen Egoismus sieht. Es ist wahr: Die
alten Formen von Gemeinschaft, die starke Verbindlichkeit und oft lebenslanges
Engagement implizierten, verlieren an Bedeutung. Aber das heil3t eben nicht auto-
matisch, dass die Menschen nur auf dem Ego-Trip sind. Empirische Untersuchungen
zeigen, dass die sozialen Kontakte zunehmen und auch die Bereitschaft zum En-
gagement keineswegs abnimmt, sondern dass sie sich vielmehr in ihrem Anforde-
rungs- und Erwartungsprofil verandert. Gemeinschaft wird heute zunehmend in
Netzwerken erfahren, in Formen von Gemeinschaft also, die als genuine Produkte
der modernen Gesellschaft gesehen werden konnen.

Was das Leben in Netzwerken kennzeichnet, will ich noch ein wenig erldutern.

3. Das heutige Leben in Netzwerken

Das Charakteristische solcher Netzwerke ldsst sich am besten anhand von drei As-
pekten beschreiben, die ich Pluralisierung, Individualisierung und Gegenseitigkeits-
orientierung* nenne.

3.1. Pluralisierung

Pluralisierung bedeutet, dass nicht mehr von der einen gemeinsamen Grundlage
ausgegangen werden kann, von der traditionelle Gemeinschaften lebten und der
alles andere untergeordnet wird, seien es die Familienbande, die politische Uber-
zeugung oder die religiose Orientierung. Die Menschen leben heute in einer Viel-

4 Ich ziehe hier den Begriff ,Gegenseitigkeit” dem aus der Soziologie stammenden
Begriff der ,Reziprozitat” vor.



4 - HEINRICH BEDFORD-STROHM

zahl unterschiedlicher Gemeinschaften, die alle das Leben mitpragen — von Familie
und Nachbarschaft iiber Kollegenkreis, Vereine, Freunde aus Gegenwart und Vergan-
genheit bis hin zu den Schulen der Kinder mit all ihren Aktivitaten. Fiir die Vereine,
und man kann das Gleiche fiir die Kirchen und Parteien sagen, ist dies natiirlich ein
Problem, weil die Menschen heute viel weniger Zeit fiir jede einzelne Gemeinschaft
haben, in der sie leben.

Diese Vielzahl von Gemeinschaften bildet das Netzwerk, in dem wir leben. Wie zen-
tral diese Pluralisierung fiir die sozialen Unterstiitzungsleistungen des Einzelnen
heute ist, zeigt eine faszinierende Untersuchung des amerikanischen Soziologen
Mark Granovetter, die ich gerne noch ein wenig erldutern mochte. Granovetter un-
terscheidet ,starke” und ,schwache” Beziehungen® und weist ihnen jeweils unter-
schiedliche Funktionen zu. Starke Beziehungen sind die Beziehungen in den Intim-
gruppen, die traditionell am deutlichsten mit dem Begriff ,Gemeinschaft” verbun-
den waren. Sie vermitteln vorrangig tiefere Gefiihle wie Liebe und Geborgenheit, sie
verlangen viel Zeit und sind geprdgt durch einen hohen Grad von Verbindlichkeit.
Schwache Beziehungen sind im Gegensatz zu starken Beziehungen dadurch gekenn-
zeichnet, dass sie weniger zeitaufwendig und mit weniger emotionalem Engage-
ment verbunden sind. Ihre groRte Starke liegt darin, dass sie eher am Rande eines
personlichen Netzwerks angesiedelt sind und deshalb eine Art Briickenfunktion zu
anderen Gemeinschaftskontexten erfiillen konnen. Uber schwache Beziehungen ent-
stehen Einstiegsmoglichkeiten in andere soziale Milieus.

Granovetter hat einen interessanten Versuch gemacht. Er hat eine Botschaft in die
Gemeinschaft hineingegeben, die hiel3: ,Ich brauche einen Job, wer kann mir einen
Job besorgen?” Der Soziologe hat dann verfolgt, welche Kreise diese Botschaft
zog. Und er hat festgestellt, sie ging durch alle mdglichen Gemeinschaften, Weil3e,
Schwarze, eben alle mdglichen Gemeinschaften, sie ging iiber die schwachen Bezie-
hungen. Und den Job hat am Ende der Mensch bekommen, wegen der schwachen,
nicht wegen der starken Beziehungen. Also sagen die Soziologen: Fiir die ,sozialen
Unterstiitzungsleistungen” im Alltag sind die schwachen Beziehungen heute von be-
sonderer Bedeutung. Deswegen sage ich: Die schwachen Beziehungen sollte man
nicht verdachtigen und nicht immer nur schlecht machen. Auch die schwachen Be-
ziehungen sind sehr wichtige Beziehungen, sie sind Briickenbeziehungen in andere
Gemeinschaften hinein und deswegen gerade in einer pluralistischen Gesellschaft
besonders wichtig. Man kann es auch etwas salopper sagen: damit wir uns nicht
immer nur im eigenen Saft drehen.

Was heil’t das fiir die Kirche? Wir sollten Ja dazu sagen, dass sich Gemeinschaft heu-
te in vielfdltigen Formen zeigt. Deswegen ist Pluralisierung keine Verfallserschei-
nung, sondern eine Konsequenz der Freiheit. Ja zur Pluralisierung zu sagen heifl3t
fiir die Kirche, in ganz unterschiedlichen Milieus prasent zu sein. Dafiir ist es wich-
tig, dass wir als Kirche einen neuen Blick auf die Bedeutung der schwachen Bezie-
hungen gewinnen. Wir brauchen Menschen, die sich ganz mit der Gemeinde iden-
tifizieren und dort viel Zeit verbringen. Wir brauchen aber auch Menschen, die
Briickenbeziehungen in viele andere Milieus haben. Ob es der FuRballverein ist oder
der Literaturkreis, die Clique im Fitnessstudio oder amnesty international, der Gar-
tenbauverein oder der Rotary Club. Es mdgen schwache Beziehungen sein, die nur
begrenzte Bedeutung fiir das eigene Leben haben. Aber sie sind wichtig, weil sie
unserem Gemeinschaftserleben einen breiten Horizont geben.

Die sozialen Internetnetzwerke spielen dabei eine zunehmende Rolle. Sie konnen
auch Ort fiir die Pflege starker Beziehungen sein — etwa, wenn Vater und Sohn aus
unterschiedlichen Kontinenten dort miteinander kommunizieren. Haufig sind die
Dialoge auf Facebook unverbindlicher, aber trotzdem fiir die moderne Form, Gemein-
schaft zu leben, nicht irrelevant.

Die schwachste Form von Beziehung ist der ,Gefallt-mir-Button” bei Facebook. Wenn
man den Gefallt-mir-Knopf driickt, ist das ein extrem geringer Beziehungsaufwand,
aber es ist trotzdem so, dass ein Mensch sich damit in Erinnerung bringt. Es ware
fiirchterlich, wenn wir unser Leben auf den ,Gefdllt-mir-Button” reduzieren wiirden.

5 M. Granovetter, The strength of weak ties. A network theory revisited, in:
American Journal of Sociology 78 (1973), 1360-1380 (1361).



5 HEINRICH BEDFORD-STROHM

Aber als Dimension, als Ergdnzung zu einem gelingenden Gemeinschaftsleben, kann
sogar der ,Gefdllt-mir-Button” von Bedeutung sein. Wenn Menschen iiber soziale
Netzwerke miteinander Kontakt haben, ist das manchmal nur ein kurzes Zeichen und
jeder wei3, der andere hat reagiert, Kontakt aufgenommen, und freut sich daran.
Ich weiR, Facebook ist umstritten, und es gibt auch Probleme, iiber die man sich
immer wieder klar sein muss, ob man mitmacht oder nicht, muss jeder selbst ent-
scheiden. Aber anhand des kleinen Beispiels mochte ich sagen, wie wichtig es ist,
genau hinzuschauen, genau zu {iberlegen, wie die unterschiedlichen Formen von
Gemeinschaft und Beziehungsaufnahme zusammenspielen. Es war im Ubrigen eine
Facebookaktion, die bei der groRen Flut in Bayern im Sommer 2013 zu den effektivs-
ten Hilfsaktionen gehorte. Innerhalb kiirzester Zeit waren die Helfer {iber Facebook
an die Stellen geleitet worden, an denen ihre Hilfe bendtigt wurde. Und auch bei der
Fliichtlingshilfe im Sommer und Herbst 2015 wurden soziale Netzwerke im Internet
fiir die Organisation der Hilfe genutzt.

Ich halte fest: Wir brauchen beides. Wir brauchen die schwacheren Beziehungen und
wir brauchen natiirlich die starken Beziehungen, ganz besonders in der Familie. All
diese Uberlegungen zeigen: Pluralisierung bedeutet nicht Abbruch von Gemein-
schaft, sondern zunachst nur Verdanderung von Gemeinschaft.

3.2. Individualisierung

Der zweite Aspekt, den ich nennen mdochte, ist die Individualisierung. Individua-
lisierung heilRt keineswegs, wie manchmal angenommen, automatisch selbstzen-
trierten Individualismus. Vielmehr heilt Individualisierung zunachst nur, dass die
Menschen heute im Prinzip die Freiheit haben, ihr Leben selbst so zu gestalten, wie
sie es wollen, anstatt Rollen und Lebenswege vorgegeben zu bekommen. Das Wort
von der Bastelbiografie, erfunden von einem Soziologen, ist fast schon in den all-
gemeinen Sprachschatz {ibergegangen und bezeichnet den mit Chancen wie Risi-
ken verbundenen Versuch, sein Leben so weit wie mdglich selbst zu gestalten. Das
Engagement zahlloser Ehrenamtlicher in Parteien, Kirchen und Vereinen zeigt, dass
solche Individualisierung keineswegs in Egoismus und Vereinzelung fiihren muss.
Freiheit und Solidaritat miissen als Geschwister verstanden werden. Der in sozialem
Engagement zum Ausdruck kommende solidarische Gebrauch der Freiheit ist ein
lebendiges Zeugnis dafiir, dass Individualisierung und Gemeinschaft keineswegs in
Gegensatz zueinander stehen miissen. Es geht um Gemeinschaft aus Freiheit!

3.3. Gegenseitigkeitsorientierung

Als Drittes zeichnet sich ein Charakteristikum ab, das ich Gegenseitigkeitsorien-
tierung nenne. Der Gesichtspunkt der Gegenseitigkeit tritt als Grundlage fiir das
Engagement in der Gemeinschaft mehr und mehr an die Stelle des Opfergedankens.
Auch hier ist Vorsicht angebracht: Gegenseitigkeitsorientierung heilt keineswegs
automatisch, dass die Leute heute, ganz am konomischen Denken orientiert, nur
noch eine Leistung erbringen wollen, wenn sie auch eine vergleichbare Gegenleis-
tung bekommen. Sondern es heilRt, dass die Menschen sich fiir andere engagieren,
dies aber nicht mit dem Gefiihl tun, sich aufzuopfern und selbst zu verleugnen, son-
dern mit dem Gefiihl und der Erwartung, auch selbst davon zu profitieren. Ehren-
amtliche wollen sich heute nicht mehr ausbeuten lassen. Sie wollen sich selbst
ernst nehmen, sie wollen mitreden, sie wollen sich forthilden in dem, was sie ehren-
amtlich tun. Sie wollen als eigenstdndige Personlichkeiten geachtet werden und
nicht als Hilfsarmee fiir noch so noble Zwecke missbraucht werden. Auch fiir die
Gegenseitigkeitsorientierung gilt: Sie ldsst bestimmte Faktoren der Bindung an die
Gemeinschaft, wie etwa die Bereitschaft zur Aufopferung, zuriicktreten. Das, was
sie aber an die Stelle solcher traditioneller Bindungskrafte setzt, enthalt jedenfalls
das Potentzial fiir eine gelingende Gemeinschaftsbeziehung unter den Bedingungen
der Moderne, die ein Ernstnehmen des Individuums mit dem Engagement fiir die
Gemeinschaft verbindet.

Die Bereitschaft zum ehrenamtlichen Engagement in der Bevolkerung ist nach Aus-
sage der empirischen Quellen erstaunlich hoch. Eine Ehrenamtsstudie der Evange-
lisch-Lutherischen Kirche in Bayern hat erfreuliche Ergebnisse gebracht: Der Leiter
der Studie, Prof. Kénig, hat dazu festgestellt:



6 - HEINRICH BEDFORD-STROHM

»Es sind insgesamt knapp 150.000 Menschen, die in der Ev.-Luth. Kirche in Bayern
ehrenamtlich arbeiten und — allein quantitativ gesehen — enorm viel Arbeit mit Ziel-
gruppen, in Gemeindeleitung und Verwaltung, im Bereich der Kirchenmusik und
Gottesdienstgestaltung und in vielen Projekten erbringen: Wir sind bei der Zahlung
der geleisteten Arbeitszeit auf ca. 2,1 Mio. Stunden pro Monat gekommen. Das ent-
spricht, zum Vergleich, rein zeitlich gesehen, dem Aufwand, der monatlich in mehr
als 12.000 Vollzeitstellen erbracht wird.”

Ein hdufig geduRertes Motiv heutiger Ehrenamtlicher — so sagen verschiedene Stu-
dien - lautet etwa so: ,Mir geht es so gut, ich finde, da muss ich einfach etwas fiir
andere tun, denen es nicht so gut geht.” Auch Betroffenheit in der Vergangenheit
erweist sich als starkes Motiv, etwa indem Menschen, die selbst friiher ein Familien-
mitglied gepflegt haben, nun ihrerseits besondere Solidaritdtsgefiihle mit denen
entwickeln, die jetzt in der gleichen Lage sind. Die ,aufgeschobene Reziprozitat”,
also ein Zuriickgeben von Zuwendung, die man selbst friiher erfahren hat, die ins-
besondere bei der Pflege der Eltern eine wichtige Rolle spielt, ist eine Form von
Gegenseitigkeit, die, anders als die kapitalistischen Marktbeziehungen des Gebens
und Nehmens, also die ,direkte Reziprozitat”, auf Vertrauen beruht. Die ,generali-
sierte Reziprozitat” steckt den Bezugsrahmen noch weiter: Eine Gemeinschaft von
Menschen verspricht sich, fiireinander einzustehen, und halt sich daran, auch dann,
wenn einige Glieder der Gemeinschaft im Wesentlichen Geber sind. Bei Versicherun-
gen wird das vertraglich vereinbart. Bei der Menschheitsgemeinschaft beruht es auf
der Anerkennung des Anderen als Mensch, der ist wie ich selbst und der deswegen
die gleiche Unterstiitzung in der Not verdient, die ich mir selbst auch wiinschen
wiirde. Wir sehen: Das Gegenseitigkeitselement hat grol3e ethische Bedeutung.

3.4. Ergebnis

Als Ergebnis meiner Beschreibung der Verdanderung von Gemeinschaft in der moder-
nen Gesellschaft halte ich fest: Wenn der Begriff der Gemeinschaft nicht auf eine
von starken Beziehungen und einem klaren gemeinsamen Nenner gepragte Klein-
gruppe reduziert wird, sondern mithilfe des sozialen Netzwerkgedankens erweitert
wird, dann erweist sich die Diagnose vom Verlust der Gemeinschaft in der modernen
Gesellschaft als unzuldssige Vereinfachung. Vielmehr muss von Liberalisierung von
Gemeinschaft gesprochen werden, die Risiken, aber auch Chancen enthalt. Es kann
nicht darum gehen, die Dinge schonzureden. Aber wenn wir die Zukunft bewalti-
gen wollen, miissen wir zu mehr in der Lage sein als zu der Klage dariiber, dass alles
nicht mehr so ist, wie es einmal war. Umso wichtiger ist es, die Liberalisierung von
Gemeinschaft so zu gestalten, dass nicht Selbstzentriertheit, Leistungskult und Ein-
zelkdmpfertum die Oberhand behalten. Hier, davon bin ich {iberzeugt, kann Kirche
und Theologie einen wichtigen Beitrag zur Orientierung leisten.

Wie ist die Liberalisierung von Gemeinschaft aus theologisch-ethischer Sicht zu be-
urteilen? Kann die theologisch-ethische Perspektive helfen, die Liberalisierung von
Gemeinschaft so zu gestalten, dass die Chancen genutzt werden?

4. Theologisch-ethische Uberlegungen

4.1. Die theologischen Gefahren des Gemeinschaftsbegriffs

Im Hinblick auf die Theologie ist ein Blick in die Zukunft nur moglich, indem wir
mit einem Riickblick beginnen. Gegeniiber dem gefdhrlichen Potenzial der Form des
Gemeinschaftsverstandnisses, die im Nationalsozialismus ihre Spitze gefunden hat,
war die christliche Theologie in weiten Teilen keine Quelle kritischer Wachsamkeit.
Es ist leider wohl nicht zu gewagt zu sagen, dass aus ihr vielmehr Triebkrafte ka-
men, die zu diesem Potenzial maRgeblich beigetragen haben. Klaus Scholder hat die
Verfiihrbarkeit von Theologie und Kirche in der Weimarer Republik fiir den in der
nationalsozialistischen Ideologie so zentralen Begriff des ,Volkes” als Ausdruck
von Gemeinschaft eindriicklich dargestellt. Insbesondere eine Reihe jiingerer luthe-
rischer Theologen - so Scholder — entdeckte im Verlauf des Ersten Weltkrieges und
der Nachkriegszeit diesen Begriff: ,Es war eine Entdeckung, die einen Teil dieser
Generation offenbar geradezu iiberwiltigt haben muss. Sie fand darin die Uberwin-
dung eines Individualismus, dessen sie ldngst iiberdriissig war, weil er ihr eng, klein
und kaltherzig erschien. Was der deutsche Protestantismus an Tugenden gleichsam



7 - HEINRICH BEDFORD-STROHM

gespeichert hatte, der Wille zur Gemeinschaft und zur Solidaritédt, zur Hingabe und
zum Opfer, das floss nun ganz in den Begriff des Volkes ein.”® Fiir die Empfang-
lichkeit gegeniiber dieser Gemeinschaftsideologie, die, jedenfalls fiir heutige Augen,
allen Grundsatzen christlicher Ethik diametral zu widersprechen scheint, lassen sich
vier Griinde identifizieren:

Erstens spielte im christlichen Verstandnis von Gemeinschaft immer der Opferge-
danke eine besondere Rolle. Gottes Ruf in die Gemeinschaft zu horen bedeutete, die
eigenen Interessen zuriickzustellen und ausschlief3lich fiir ein vorgegebenes Gan-
zes da zu sein. Sich fiir die Gemeinschaft zu opfern, mit Joh 15,13 ,sein Leben fiir
seine Freunde zu geben”, war die tief empfundene Motivation vieler Deutscher, die
sich freiwillig zum Krieg meldeten. Der zweite Grund, den ich nenne, ist das Fehlen
eines positiven Konzeptes der individuellen Person. Die neuzeitliche Betonung der
Wiirde des Menschen und der damit verbundenen Menschenrechte hat in den Kirchen
bis weit ins 20. Jahrhundert hinein nur wenig Verwurzelung gefunden. Als dritter
Grund ist ein Dualismus zu nennen, der eine auf starke gemeinsame Werte gegriin-
dete Gemeinschaft im Inneren gegen eine duBere Welt setzte, die als diesen Wer-
ten feindlich gegeniiberstehend empfunden wurde. Die Identitdt der Gemeinschaft
lebte in erster Linie von der Abgrenzung gegeniiber der AulRenwelt. Der vierte
Grund schlieBlich ist die Tatsache, dass das christliche Konzept von Gemeinschaft
auf Homogenitdt zielte. Es gab darin keinen wirklichen Ort fiir ein Verstandnis von
Vielfalt als positiver und produktiver Triebkraft fiir eine dynamische Fortentwicklung
von Gemeinschaft.

Zu all diesen vier Defiziten — der Uberbetonung des Opfergedankens, dem Fehlen
eines Konzeptes der individuellen Person, dem Dualismus von innen und aufRen und
der Homogenitdtsannahme — gab es auch in der christlichen Theologie Gegenkrafte.
Sie haben aber keine durchschlagende Wirkung gehabt. So kann es nicht verwun-
dern, dass die Tabuisierung des Gemeinschaftshegriffs in den Sozialwissenschaf-
ten sich auch in einer theologisch-sozialethischen Sprachlosigkeit im Hinblick auf
diesen Begriff niedergeschlagen hat

Aber Gemeinschaft bleibt ein fiir die Theologie zentraler Begriff. Deswegen muss es
heute fiir die Theologie darum gehen, ihr eigenes Verstandnis von Gemeinschaft zu
modernisieren und ihr eigenes Profil bei seiner Interpretation deutlich zu machen.
Dass die Theologie hier etwas zu sagen hat, will ich anhand von jeweils einer These
zu den drei Stichworten Pluralisierung, Individualisierung und Gegenseitigkeits-
orientierung deutlich machen, mit denen ich die Entwicklung zur modernen Gesell-
schaft beschrieben habe. Ich kann hier nur Schlaglichter werfen. Aber ich hoffe dar-
auf, dass anhand dieser Schlaglichter das erhellende Potenzial der biblischen und
theologischen Tradition jedenfalls ansatzweise deutlich wird.

4.2. Pluralisierung: Die produktive Kraft der Vielfalt

Pluralisierung gestalten — so meine erste These — bedeutet aus theologischer
Sicht, die produktive Kraft der Vielfalt zu bejahen, ohne in Beliebigkeit abzugleiten.
Lassen Sie mich diese These anhand eines Beispiels aus der biblischen Uberlieferung
erldutern. Die fiir mich eindrucksvollste biblische Geschichte zum Verstdndnis eines
kraftvollen Pluralismus ist die neutestamentliche Pfingstgeschichte (Apg 2,1-16),
mit ihrer alttestamentlichen Basis, der Geist-VerheiBung im Buch Joel (Joel 3,1-5).
In Joels Vision, auf die sich dann spater die Pfingstgeschichte bezieht, sagt Gott:
»,Und danach wird es geschehen. Da gielRe ich meinen Geist auf alles Fleisch. Eure
Sohne und Tochter werden prophezeien, eure alten Menschen werden Traume trau-
men, eure jungen Menschen Gesichter schauen. Auch iiber die Knechte und iiber die
Méagde werde ich in jenen Tagen meinen Geist ausgieRen ...” (Joel 3,1-2).

Diese Verse miinden in die Zusage der rettenden Gegenwart Gottes inmitten von
Katastrophen (VV 3-5). Zwei Beobachtungen an diesem Text sind wichtig: Erstens
fallt auf, dass in Joels Beschreibung bei der AusgieRung des Geistes die Vielfalt
der Empfangerinnen und Empfanger des Geistes nicht unterschlagen wird. Der Geist

6 K. Scholder, Die Kirchen und das Dritte Reich, Bd.1: Vorgeschichte und Zeit der
Illusionen 1918-1934, Frankfurt/Berlin 1986, 125.

7 Siehe zum Folgenden M. Welker, Gottes Geist. Theologie des Heiligen Geistes,
Neukirchen-Vluyn 1992, 143-153 und 214-223.



8 - HEINRICH BEDFORD-STROHM

ist ausgegossen auf ,alles Fleisch”. Aber nicht eine homogene Masse wird damit
bezeichnet, sondern eine Gemeinschaft durchaus verschiedener Menschengruppen
mit je verschiedenen Erfahrungen: Alte und Junge, Manner und Frauen, Freie eben-
so wie Knechte und Magde. Zweitens fallt auf, dass die Vision des Joel ein macht-
volles Gegenbild zu den gesellschaftlichen Hierarchien zeichnet. Die Tatsache, dass
hier als Empfangerinnen des Geistes nicht nur die Manner, sondern auch die Frauen,
nicht nur die Freien, sondern auch die Sklaven, nicht nur die Alten, sondern auch
die Jungen genannt werden, muss als Pladoyer fiir eine geistliche Gleichstellung
gewertet werden. Insofern lasst sich hier genau die Sensibilitat fiir die Schwachen
identifizieren, die unter dem Stichwort ,Option fiir die Armen” zu Recht als Grund-
charakteristikum der biblischen Uberlieferungen iiberhaupt bezeichnet wird. Die
Pfingstgeschichte fiigt nun dieser Sensibilitat fiir Differenzen und der besonderen
Sensibilitat fiir die Schwachen noch einen wichtigen Aspekt hinzu:.

Als der Heilige Geist machtvoll {iber die Menschen kommt, die sich am Pfingsttag als
Gemeinschaft zusammengefunden haben, beginnen sie alle in verschiedenen Spra-
chen zu reden. Die gottesfiirchtigen Juden ,aus allen Vélkern unter dem Himmel”,
die das Geschehen miterleben, sind bestiirzt, ,denn ein jeder horte sie in seiner
eigenen Sprache reden. Verwundert fragen sie: ,Sind nicht alle, die da reden, Gali-
[der? Und wieso hdren wir sie ein jeder in unserer eigenen Sprache, in der wir auf-
gewachsen sind? Parther und Meder und Elamiter und die, die in Mesopotamien
wohnen ..."” Der biblische Text nennt zahlreiche weitere ethnische und kulturelle
Gruppen und fahrt dann fort: ... wir horen sie in unseren Sprachen die groRen Ta-
ten Gottes verkiindigen.” Die, die das miterlebten, sind auRer sich und sagen: ,Was
soll das bedeuten?” (Apg 2,1-13)

In der dann folgenden Pfingstpredigt interpretiert Petrus das Geschehen im Lichte
der Joel-VerheiRung und stellt damit einen expliziten Zusammenhang zu der darin
enthaltenen Pluralismus-Vision her. Das Element, das in der Pfingstgeschichte in
eindrucksvoller Deutlichkeit hinzukommt, ist die Kommunikation in der Differenz.
Gegenseitiges Verstehen ist hier ja nicht dadurch ermdglicht, dass Differenzen zwi-
schen den einzelnen Gliedern der Gemeinschaft in irgendeine homogene Gemein-
schaftsidentitdt hinein aufgeldst werden. Jede ethnische und kulturelle Gemein-
schaft behdlt ihre eigene Identitdt, ihre eigene Tradition, sogar ihre eigene Sprache.
Die Fremdheit zwischen den Verschiedenen — das ist die Quintessenz dieser Vision —
wird nicht aufgehoben, und dennoch verstehen sie sich. Die Besonderheit der ver-
schiedenen Gemeinschaften fiihrt nicht zu Isolation, sondern zu Kommunikation.
Ich fasse zusammen: Pluralisierung heiRRt aus theologischer Sicht nicht ein Hohes
Lied der Beliebigkeit, sondern es bedeutet ein Eintreten fiir das Geltenlassen von
Unterschieden, das getragen ist vom Engagement fiir die Schwachen und von dem
Willen zu Kommunikation und wechselseitigem Austausch.

4.3. ,Kommunikative Freiheit” als Gestaltung der Individualisierung

Ich komme zu meiner These zum zweiten Stichwort: Individualisierung gestalten.
Die Gestaltung des Individualisierungsprozesses hangt entscheidend davon ab, wie
die Individuen mit ihrer neu gewonnenen Freiheit umgehen. Aus der Sicht theologi-
scher Ethik — so meine zweite These — verfehlt Freiheit ihren eigentlichen Sinn, wenn
sie als selbstzentrierte Freiheit verstanden wird. Freiheit ist ,kommunikative Frei-
heit”, also die Ermdglichung von Beziehung und Gemeinschaft.

Freiheit und Mitmenschlichkeit diirfen nicht gegeneinander ausgespielt werden,
sondern sie miissen als wechselseitige Interpretamente verstanden werden. Nichts
macht dieses spezifisch reformatorische Profil des Freiheitsverstandnisses deutli-
cher als die zu Recht immer wieder zitierten beiden Sétze, die Martin Luther seiner
Schrift Von der Freiheit eines Christenmenschen vorangestellt hat: ,Ein Christen-
mensch ist ein freier Herr {iber alle Dinge und niemandem untertan. Ein Christen-
mensch ist ein dienstbarer Knecht aller Dinge und jedermann untertan.” In einer
Zeit, in der so haufig wie nie zuvor die Frage danach gestellt wird, aus welchen Quel-
len sich eigentlich heute noch sozialer Zusammenhalt speisen konne, ist diese nun
fast 500 Jahre alte These unerwartet modern. Sie ermdglicht ndamlich eine zukunfts-
weisende Perspektive auf den Prozess der Liberalisierung von Gemeinschaft, den ich
als Charakteristikum des Ubergangs zur modernen Gesellschaft identifiziert habe.



O - HEINRICH BEDFORD-STROHM

»Ein Christenmensch ist ein freier Herr aller Dinge und niemandem untertan” — das
heilRt doch, dass wir die modernen Freiheiten, die Moglichkeiten, unser Leben selbst
zu gestalten, von unserem Glauben her zutiefst bejahen diirfen, dass wir allem
Riickfall in Autoritdtsgldaubigkeit, Hierarchiedenken oder auch starren Rollenver-
standnissen entgegentreten und ,Ja” zu unserer eigenen Individualitdt sagen diir-
fen. Und es heil3t gleichzeitig: Wir schneiden uns den Ast ab, auf dem wir sitzen,
wenn wir meinen, diese Individualitat gegen andere anstatt mit anderen entwickeln
zu konnen. ,Ein Christenmensch ist ein dienstbharer Knecht aller Dinge und jeder-
mann untertan” — das heil3t, libersetzt in heutiges Deutsch: Es gibt keine bessere
Art, sich selbst zu verwirklichen und die gewonnene Freiheit in ein erfiilltes Leben
miinden zu lassen, als das Engagement fiir die Gemeinschaft. Freiheit fiihrt nur dann
nicht zu innerer Leere oder sozialer Verarmung, wenn sie verstanden wird als kom-
munikative Freiheit, wenn sie die vielfdltige Kommunikation mit anderen als Pro-
duktivkraft fiir die eigene Lebensgestaltung versteht und erfahrt.

4.4. Gegenseitigkeit als Dimension christlicher Ethik

Dieses Verstandnis der in der Reformation so eindrucksvoll beschriebenen und ge-
lebten Freiheit eines Christenmenschen fiihrt zu meiner These zum dritten Stich-
wort: Gegenseitigkeit wahrnehmen und gestalten. Gegenseitigkeit als Ausdruck
christlicher Ethik zu verstehen ist ungewdhnlich. Christliches Engagement fiir die
Gemeinschaft ist traditionell immer mit den Begriffen ,Aufopferung” oder ,Selbst-
losigkeit” verbunden worden. Insbhesondere die feministische Theologie hat uns
indessen die Augen dafiir gedffnet, dass diese Begriffe keineswegs nur positiv be-
setzt sind. Dass Gegenseitigkeit, wenn sie richtig verstanden wird, fiir die christliche
Ethik eine geradezu zentrale Bedeutung hat, wird aber vor allem deutlich, wenn wir
uns das biblische Liebesgebot einmal etwas ndaher anschauen. Dass es in der dortins
Auge gefassten Beziehung nicht vorrangig um ein Aufopfern unter Absehung vom
eigenen Selbst geht, sagt schon der schlichte Wortlaut: Liebe deinen Nachsten wie
dich selbst. Diese Beobachtung findet aber zusétzliche Bestatigung, wenn wir die
aulRerordentlich enge Beziehung zwischen dem Liebesgebot und einem anderen
biblischen Text wahrnehmen: der sogenannten ,Goldenen Regel” aus der Bergpre-
digt. ,Alles, was ihr wollt, dass die Leute euch tun sollen, das tut ihnen auch. Das
ist das Gesetz und die Propheten.” Es ist zundchst schon bemerkenswert, dass Jesus
einer auch fiir Nicht-Christen durchaus nachvollziehbaren Gegenseitigkeitsregel wie
der Goldenen Regel eine so zentrale Bedeutung zumisst, dass er sie als ,das Gesetz
und die Propheten”, als Zusammenfassung aller Ethik, bezeichnet. Bemerkenswert
ist aber auch noch ein anderes: Nur einer anderen neutestamentlichen Tradition
wird die Ehre zuteil, als ,das Gesetz und die Propheten” bezeichnet und damit als
inhaltliche Summe der Ethik Jesu besonders herausgehoben zu werden: eben dem
Doppelgebot der Liebe (Mt 22, 37-40). Liebe deinen Nachsten wie dich selbst, das
ist ein Gebot, das zwar auch Einseitigkeit bedeuten kann, fiir das Einseitigkeit und
Opfer aber kein Selbstzweck sind, sondern im Horizont von Gegenseitigkeit stehen.
Ich ziehe aus diesen in aller Bruchstiickhaftigkeit dargestellten Beobachtungen
den Schluss: Engagement fiir die Gemeinschaft bedeutet aus der Sicht christlicher
Ethik nicht vorrangig Aufopferung und Selbstverleugnung. Sondern es bedeutet
Engagement in Beziehungen, die auf Gegenseitigkeit angelegt sind. Okonomisches
Nutzendenken, das fiir jede Leistung nur die Gegenleistung im Sinn hat, verfehlt
solche Beziehungen. Denn nicht die gegenseitige Bereicherung steht dabei im Mit-
telpunkt, sondern allein der personliche Nutzen. Christlicher Glaube &ffnet dem-
gegeniiber die Augen fiir den Wert zweckfreier wechselseitiger Beziehungen. Es ist
hoffentlich ansatzweise deutlich geworden, warum aus der Sicht christlicher Ethik
Pluralisierung, Individualisierung und Gegenseitigkeitsorientierung bejaht und ge-
staltet werden konnen.

Ich schlieRe mit einigen Uberlegungen zu der Bedeutung der gesellschaftlichen Ver-
anderungen fiir unsere Kirchengemeinden.



10 - HEINRICH BEDFORD-STROHM

5. Gemeinschaft im gesellschaftlichen Leben von heute

In der Pluralisierung der Lebensstile und Lebensentwiirfe steckt ein groRes Be-
reicherungspotenzial fiir die Gesellschaft. Die Verbindlichkeit der Zugehorigkeit zu
einer bestimmten Gemeinschaft nimmt zwar ab. Dass die Menschen, die sich heute
in den Netzwerken als modernen Formen von Gemeinschaft begegnen, unterschied-
liche Erfahrungshintergriinde mitbringen, muss aber auch als Ressource fiir Gemein-
schaft gesehen werden, die in ihrer Dynamik nicht unterschatzt werden sollte. Kir-
chengemeinden konnen zu einer wesentlichen Quelle sozialen Zusammenbhalts in der
Gesellschaft werden, wenn sie soziale Milieubildung {iberwinden, wenn sie sich offen
nach aulRen darstellen und Cliquenbildung eher hemmen als fordern.

Unter den Bedingungen der Liberalisierung von Gemeinschaft muss jeder sein Leben
selbst gestalten. Aber nicht jeder ist dazu in der Lage. Die kommunikativ weniger
Begabten, die beruflich weniger Erfolgreichen, die Arbeitslosen oder von Armut
Betroffenen sind so etwas wie Liberalisierungsverlierer, weil sie es schwerer haben,
Gemeinschaft zu finden. Kirchengemeinden miissen Orte sein, in denen nicht nur
die Liberalisierungsgewinner, sondern auch die Liberalisierungsverlierer eine Hei-
mat finden.

Kirchengemeinden sind Ausdrucksformen eines Verstandnisses von Gemeinschaft
aus kommunikativer Freiheit, weil sie vitale Akteure der Zivilgesellschaft sind, also
Bindeglieder zwischen dem Raum des Privaten auf der einen Seite und dem Raum
des Staates auf der anderen Seite. Nach wie vor sind die Kirchengemeinden ein Ort,
an dem im Hinblick auf ehrenamtliches Engagement Spitzenleistungen erbracht
werden. Im Hinblick auf das soziale Kapital, das auf diese Weise in die Gesellschaft
eingebracht wird, kdnnen die Kirchen nach wie vor, vielleicht mehr denn je, mit ge-
sundem Selbstbewusstsein auf ihre wichtige 6ffentliche Rolle hinweisen.

Sie miissen ihren Auftrag aber auch wirklich annehmen, authentische 6ffentliche
Kirche in der Zivilgesellschaft zu sein. Deswegen ist es gut, dass an unseren theolo-
gischen Ausbildungsstdtten Theologie immer auch als 6ffentliche Theologie ver-
standen wird, als eine Theologie also, die nicht nur der Pflege binnenkirchlicher Ge-
meinschaft dient, sondern wirklich Gemeinschaft in der modernen Gesellschaft in
den Blick nimmt. Die heutige Lebenswelt wahrzunehmen, Theologie interdisziplinar
im Kontext von Wissenschaften wie Philosophie, Wirtschafts- und Sozialwissen-
schaften, Friedensforschung oder Moralpsychologie zu betreiben, gehdrt daher zu
einer guten theologischen Ausbildung.

Wo diese Herausforderung ernst genommen wird, kdnnen die Kirchen eine neue
offentliche Bedeutung gewinnen. Sie sind von ihrem Auftrag her die idealen Akteure
einer weltweiten Zivilgesellschaft. Sie sind weltweit vernetzt, aber gleichzeitig mit
ihren Gemeinden tief in den lokalen Kontexten verwurzelt. Genau solche Akteure
brauchen wir, Akteure, die sich leidenschaftlich dafiir einsetzen, dass irgendwann in
der Zukunft jeder Mensch auf dieser Erde in Wiirde leben kann.

«



